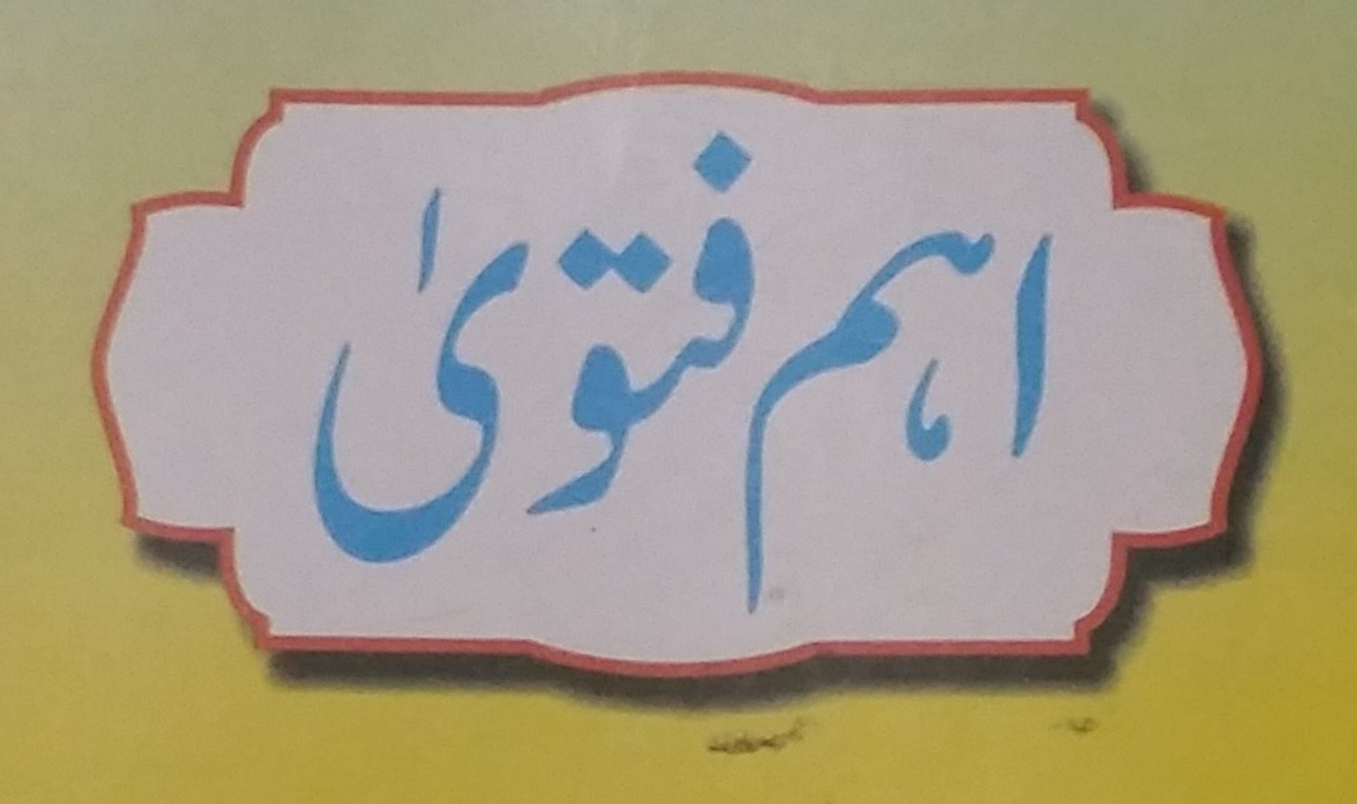


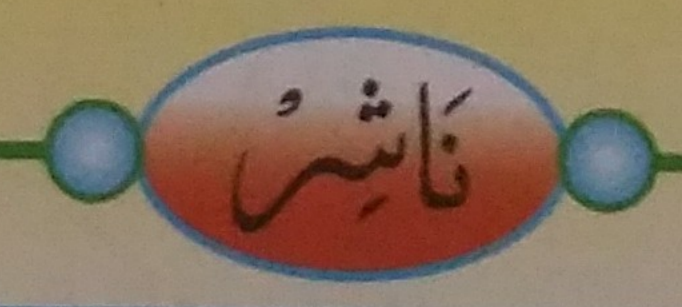
خانقائى اعمال اشغال كم متعلق عانقائى المعالى الشغال كم عادية المعالى الشغال المعالى ال



ازقسكة مُفتِيَّ عَبُاللَّهِ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِم مُفتِيَّ عَبُاللَّهِ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِم

رتائيرونفيرين)

حصن راقدس مولانا مفتى الممت دخا بيوى دابركاتهم شيخ الحديث، صدر فتى جامع الملالية الميالية الحيل شيخ الحديث، صدر فتى جامع المعاليم المين دا بجيل



مُكَنَّ بِكُونِ وَلِي اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّا اللّّلَّ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَا لَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا

# راه اعتدال

خانقاہی اعمال واکشغال کے متعلق جماعت تبلیغ کی غلط فہمیوں کا از الہ

> ا ہم فتو ی از<sup>ت</sup>م مفتی عب دالقیوم راجکو ٹی

تائب دوتص ديق

حضرت اقدس مفتی احمد رصاحب خانپوری دامت بر کاتهم (صدرمفتی وشیخ الحدیث جامعه اسلامیه علیم الدین دا جمیل)

> نائر مکتبهٔ محمودیه، محمودنگر، دا بهیل

#### تفصيلات

| راهِ اعتدال                       | كتابكانام:                   |
|-----------------------------------|------------------------------|
|                                   | ازتسلم:مفتى عبدالقيوم صاحب   |
| في احمر صاحب خانپوري دامت برکاتهم | تائب أد تصديقحضرت ا قدس مفتح |
|                                   | صفحات:                       |
| مکتیم محمودیه مجمودنگر، ڈانجیل    | ناثر:                        |

ملنے کے پتے

مكتبهٔ انور (مفتی عبدالقیوم صاحب راجکوٹی) 99246,93470 ادارة الصدیق ڈانجیل:9913319190/ 9904886188 شعبهٔ فیض محمود، سورت:97261,55522

#### فہبرسر...

| صفحہ | عناوين                                                                            | تمبرشار |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 9    | تا ئىدى كلمات                                                                     | 1       |
| 11"  | سوال کی تمہید                                                                     | ۲       |
| ١۴   | ا کابرِ بلیغ اور را وسلوک<br>ا                                                    | ٣       |
| 14   | ا کابر تبلیغ کی نسبتِ باطنه کی قوت                                                | ۴       |
| 19   | تبليغي جماعت خانقا ہوں میں                                                        | ۵       |
| ۲٠   | حضرت مولا نامحمدالياس صاحب كااعتدال                                               | 4       |
| 71   | قلب سے تکڈ ردور کرنے کے سلسلے میں ایک معمول                                       | 4       |
| ۲۳   | موجودہ اکابر تبلیغ میں سے بعض کا خانقاہ اور مشائخ کے بارے میں<br>موجبِ حیرت روبیہ | ٨       |
| ۲۴   | ایک واقعہ:انفرادی اعمال کے پہاڑ اجتماعی اعمال کے ذرات سے<br>بھی چھوٹے ہیں         | 9       |
| 77   | کسی دین تحریک سے وابستگی تزکیہ کے لیے کافی نہیں                                   | 1+      |
| 72   | مروَّ حِبْلِيْ پورادين نہيں                                                       | 11      |
| 49   | حکمتِ عملی سےعوام اور علامیں قربت                                                 | Ir      |
| ۳.   | ڸػؙڸؚٙڣؘڹۣٞڔؚجَاڵ                                                                 | ١٣      |

| ٣١  | واقعے سے استدلال کے جوابات                                              | ١٣         |
|-----|-------------------------------------------------------------------------|------------|
| ۳۴  | كتاب'' فضائلِ اعمال''فنِ تصوف كاجامع مرقع                               | 10         |
| سے  | حضرت مولا نااحمة على لا هوري كي فتيمتى نصيحت                            | 14         |
| ۳۸  | حضرت شیخ کی طبیعت میں اعتدال کے نمونے ان ہی کے گرامی                    |            |
| m   | ناموں کی روشنی میں                                                      | 14         |
| ۳۸  | بالفرض اس وقت حضور صلّ للهُ لِيهِم دنيا ميں تشريف لے آويں تو کونسا کا م |            |
| P A | اختیارفر مائیں گے؟                                                      | 1/         |
| ۴.  | تبلیغ وذ کرمیں کون مقدم ہے؟                                             | 19         |
| ۴.  | مر کر تبلیغ کی آمدورفت رکھا کریں                                        | ۲٠         |
| ۱۳  | ذا كركوحقير نه جانيو                                                    | ۲۱         |
| ۱۳  | تبليغي مركز كوخانقاه بناديا                                             | ۲۲         |
| ۲۲  | ایک اعلان: تبلیغ میں وقت لگا نا                                         | ۲۳         |
| ٣٣  | تز کیهٔ نفس اورتبلیغ کی شرعی حیثیت                                      | ۲۴         |
| ۳۳  | عام تبليغ واجب نہيں                                                     | <b>r</b> 0 |
| ۲٦  | مذاهب اربعه کی تصریح                                                    | 77         |
| ۴٩  | فآوي                                                                    | ۲۷         |
| ۵٠  | تز كية نفس                                                              | ۲۸         |
| ۵٣  | ہدایت واصلاح کے دوسلسلے: کتاب اللہ اور یہ جال اللہ                      | 79         |

|           | <u> </u>                                                                          |    |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------|----|
| ۵۸        | صوفیائے کرام کے مجوَّ زہ اکثر طریقے اور تعلیمات انتظامی تدبیریں<br>ہیں،احکام نہیں | ۳٠ |
| 71        | عقیدهٔ تو حیداورتو حیدمطلب کی تشریح                                               | ۳۱ |
| 41        | تو حيد مطلب كي عمده مثال                                                          | ٣٢ |
| 77        | شیخ کی تعلیمات پرممل کرنے میں قطعی الدلالة کاشبداوراس کاازالہ                     | ٣٣ |
| ۷٠        | فنا في الشيخى غلو في الدين نهيس                                                   | ٣۴ |
| ۷1        | غلو کی حقیقت و مذمّت                                                              | ra |
| ۷۳        | دېني اعمال ميس غلو                                                                | ٣٩ |
| ۷٦        | ایک دا قعه:غلوسےاعتدال کی طرف                                                     | ٣٧ |
| <b>49</b> | َلَاتَغُلُوْافِيدِينِكُمْ كَ <b>تَقْسِ</b> ر                                      | ٣٨ |
| ٨٢        | فوائدمهم.<br>*                                                                    | ٣٩ |
| ٨٣        | فنا في الشيخ                                                                      | ۴. |
| ۸۴        | فنافى الشيخ كاثبوت                                                                | ۱۲ |
| ۸۸        | غلو کا ملزم کون؟                                                                  | ۴۲ |
| ۸٩        | اہلِ تبلیغ کےغلو کے دس نمونے                                                      | ٣٣ |
| 91        | أيك تبليغي مقررصاحب كاواقعهُ شاويرقل سےغلوآ ميزاستدلال كاجواب                     | ٨٨ |
| 90        | اہلِ تصوف ہرامر میں شیخ کی اتباع لازم سجھتے ہیں                                   | ۴۵ |
| 9∠        | پیری مریدی کا ثبوت                                                                | ٣٦ |

| 1 • •  | شیخ کی توجہ موجب ہدایت ہے تو حضور صلافی آیا پیم کی بابر کت توجہ سے<br>ابوطالب کیوں ایمان نہ لا سکے؟ | <b>۴</b> ۷ |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 1+1    | توجه کی اصل                                                                                         | ۴۸         |
| 1+14   | تو جه کی اقسام                                                                                      | ۴۹         |
| 1+0    | حقيقتِ تصوف                                                                                         | ۵٠         |
| 1+1    | توجه وتصرف کے دودر ہے                                                                               | ۵۱         |
| 111    | توجہ سے وقتی اثر ہوتا ہے                                                                            | ۵۲         |
| 111    | توجەمۇ ژنە بەرنے كى وجەا نكارىپ                                                                     | ۵۳         |
| 1111   | ایک دا قعه                                                                                          | ۵۴         |
| 114    | منکر پرتوجه مؤثر نه ہونے کی وجہ                                                                     | ۵۵         |
| 119    | قلبِ مريد پر فيضان به واسطهُ شيخ کيون؟                                                              | ۲۵         |
| 171    | متعدِّ دشیوخ سے بیعت کی ممانعت                                                                      | ۵۷         |
| 110    | صوفیا کے مجاہدے رہانیت نہیں                                                                         | ۵۸         |
| 110    | ر هبانیت کی تشریح                                                                                   | ۵۹         |
| 14.    | کیار ہبانیت مطلقاً مذموم وناجائز ہے یااس میں پچھنصیل ہے؟                                            | 4+         |
| 144    | ہرز مانے کےمجاہدے الگ الگ ہوتے ہیں                                                                  | 71         |
| ١٣٣    | مجاہدے سے مقصوداعتدال ہے                                                                            | 45         |
| بم سما | تقليلِ لذات كا ثبوت                                                                                 | 44         |

| 120   | حضرات اولیاء کی طرف منسوب چندمجاہدے              | 76 |
|-------|--------------------------------------------------|----|
| IMA   | «تبلیغ کا فائده متعدی اور سلوک کالازم'' کی حقیقت | 40 |
| 100 + | علامتِ اخلاص                                     | 77 |
| 184   | تصوف کے چارسلسلے اور خاصیت                       | ۲  |
| 180   | کشف کی حقیقت                                     | 7  |
| ١٣٦   | اہلِ باطل کوبھی کشف ہوتا ہے                      | 49 |
| ۱۴۸   | ''کشف''یقین میں اضافے کا سبب ہے یا حجابِ راہ؟    | ۷. |
| 16.8  | غيرمسلم وفاسق كوكشف                              | ۷۱ |
| 10+   | قدرت الله نامی شخص کے کشف قبور کے واقعے          | ۷٢ |
| 101   | کشف کے ذریعے علم وامتحان                         | ۷٣ |
| 100   | اجمّاعی ذکر وقر آن خوانی کے حکم میں فرق کیوں؟    | ۷۴ |
| 107   | ذ کر جهری کا ثبوت                                | ۷۵ |
| 102   | مراقبے کا ثبوت                                   | ۷۲ |
| 109   | غور وفكركى فضيلت                                 | 44 |
| 17+   | مرا قبہ بنیادی ستون ہے                           | ۷۸ |
| 1411  | اجهاعی قر آن خوانی                               | ۷٩ |
| 146   | بیعت کے اقسام                                    | ۸٠ |

| ١., | <b></b>  | خلاصة جواب                                                      |    |
|-----|----------|-----------------------------------------------------------------|----|
| '   | 11       | تبلیغی جماعت کے عمال اورخانقاہ کے اُشغال میں ہم آ ہنگی کے نمونے | ΛΙ |
|     |          | تبلیغی اعمال مشائخ چشتیہ کے اشغال کاسنگم ہے،دومؤرخوں کی         |    |
| 1.  | <b>~</b> | شهادت                                                           | ۸۲ |
| 1.  | ۲۳       | مراجع ومصادر                                                    |    |

راواعت دال ( ) مکتبهٔ محمودیه دُ انجیب ل

### تائب دى كلم ا

از:حضرت اقدس مفتی احمه صاحب خانپوری دامت بر کاتهم آ خری دور میں علمائے دیو بند کواللہ رب العزت نے بیامتیازی شان عطا فر مائی ہے کہ، اُنھوں نے دین کے مختلف شعبہ جات میں نقطۂ اعتدال قائم فر ماکر عہرِ صحابہ وتا بعین اور اسلافِ کرام کی یادتازہ کردی، دین کے کسی بھی شعبے کو لے لیجیے: درس وتدریس ہویا معرکهٔ فکر ونظر، راحت وامن کا عالم ہو کہ ہنگامهٔ خطر، اشغال صوفيه مهويا امور تبليغيه؛ تمام جگهول ميں وہ نقطۂ اعتدال پر قائم رہ كر أُمةً وسطاً کا جیتا جا گتا نمونہ نظر آئیں گے۔ اِسی جماعت کے عظیم بزرگ حضرت مولا نامحد الیاس صاحب کا ندهلوی ثم دہلوی نوراللد مرقدہ ہیں، حق تعالیٰ نے اپنی قدرتِ کاملہ سے اِس صدی میں اُن سے تبلیغی جماعت کی نقل وحرکت کی شکل میں ، محیرالعقول کام لیا،جس کی نظیر بچھلی صدیوں میں نہیں ملتی،حضرت نے تمام مشاغل سے کیسو ہوکر اپنی حیاتِ مستعار کے قیمتی لمحات جماعت کو پروان چڑھانے میں وقف کردیے۔حضرت کے وصال کے بعد جماعت کی سریرستی حضرت جی ثانی مولا نامحمر پوسف صاحب نور الله مرقده نے فرمائی، حضرت شیخ الحدیث صاحب کو توبہذاتِ خودحضرت مولا نامحد الیاس صاحبؓ نے اپنی حیات ہی میں جماعت کا سريرست ومُربي نامز دفر ما كرنظام الدين مركز رہنے پرمجبور فرمايا تھا۔ حضرت شیخ الحدیث به یک وقت مدارسِ دینیه کے سرپرست، اصلاح

وارشاد کے شخ، جماعت تبلیغ کے مربی تھے، تمام شعبہ جات کی نگرانی میں نقطۂ اعتدال پر قائم رہ کر اقلیم در اقلیم فیوض وبرکات کی نشر واشاعت فرمائی۔سیدی وسندی فقیہ الامت حضرت مفتی محمود حسن گنگوہی گنے اپنے مشہور قصیدہ'' وصف شنخ نور اللہ مرقدہ کی جامعیت کی طرف اِس شعر میں اشارہ فرمایا:

خانقاه ومدرسه قائم نموده جا بجا تربيت كرده فرستد كاروال دركاروال

ہماری شامتِ اعمال کی وجہ سے بچھلے چندسالوں سے بعض حضرات کی اعتدالی کی وجہ سے جماعت تبلیغ ،اکابر کے جاد ہُ اعتدال سے ہٹ رہی ہے ، یہ حضرات اِسی کام کو' گُل دین' اور اِسی کو' شیخ الکل فی الکل' سمجھر ہے ہیں ، اور اِسی کو' شیخ الکل فی الکل' سمجھر ہے ہیں ، اور اِسی کو' شیخ الکل فی الکل' سمجھر ہے ہیں ، اور ایپ ماتحتوں کی ذہن سازی اِسی نہج پر کر رہے ہیں ۔ اِن کے اس رویے کی وجہ سے معتدل مزاج اکابر تبلیغ ایک ہیجان اور عوام شکوک وشبہات میں مبتلا ہیں ، ضرورت تھی اِس بات کی کہ اِس سلسلے کی غلط فہمیوں کا از الدکیا جائے ، اور کام کے سلسلے میں اکابر کا مزاج و مذاتی منصر شہود پر لا یا جائے ۔

اتفاق سے تین ماہ قبل علاقۂ مہاراشر سے ہمارے دارالافاء میں ایک استفتاء آیا، جو چودہ سوالات پر مشتمل تھا، استفتاء میں جماعت تبلیغ کے اعمال اور خانقاہی اُشغال میں سنگش ظاہر کی گئی ہے۔ عزیزم مفتی عبدالقیوم صاحب راجکوٹی سلّمہ (معین مفتی دارالافقاء جامعہ ڈائجیل) نے استفتاء کا مدلّل ومفصّل جواب تیار کیا، احفر نے پڑھا تو بے حد پسند آیا، مجیب کے لیے دل سے دعائیں نکلیں، جواب اکا بردیو بند کے مذاق کے عین مطابق اوراُن کے دل کی آواز ہے۔ دوت و تبلیغ کے ابتدائی دَور میں اِن ہی اربابِ افتاء نے اہلِ علم کی طرف دوت و تبلیغ کے ابتدائی دَور میں اِن ہی اربابِ افتاء نے اہلِ علم کی طرف

سے وارد ہونے والے اشکالات واعتراضات کا جواب دے کر جماعت تبلیغ کی طرف سے دفاع اوراُس کی تائید وتقویت کا فریضہ انجام دیا تھا، اب یہی حضرات تصوف وسلوک کی راہ پر گامزن مشائخ پر ناوا قف اہلِ تبلیغ کی طرف سے کیے جانے والے اشکالات کو دور فرما کر احقاقِ حق کا فریضہ انجام دے رہے ہیں، یہ جواب اِسی سلسلے کی ایک کڑی ہے۔

دین کے مختلف شعبوں میں کام کرنے والی جماعتیں ایک دوسرے کی حلیف ہیں، حریف نہیں؛ یہ حقیقت ہر منصف مزاج کواپنے مدِنظر رکھنی چاہیے۔
اس فتو کی کی نشر واشاعت سے مقصود اِس سلسلے کی غلط فہمیوں کا از الہ اور اکا بر کے اعتدال کا بھولا ہوا سبق یا دولا نا ہے، حاشا و کلا کسی کی تنقیص و تذلیل نہیں۔ اِن اُرید اِلا الإصلاح مااستطعت، وما توفیقی اِلا باللّٰه علیه تو کلت و الیه اُنیب.

أملاه:احمدخانپوری عفی عنه ۵رشعبان المعظم ۱۳۳۹ ه

#### استفتاء

#### بسم الله الرحمن الرحيم

وضاحت: قارئین کی سہولت کے لیے پہلے تمہید، پھر ہر سوال کے بعداس کا جواب رکھا گیاہے۔

#### سوال کی تمہید

قبله المفتى احمرصاحب مدخله العالى!!! السلام عليكم ورحمة الله

امید ہے کہ عالی جناب بخیر وعافیت ہوں گے، مزید خیر وعافیت کے لیے بندہ دعا گوہے اور ناکارہ بھی آپ کی دعائے مخصوص فی اللیل کا مختاج ہے، ایک مسئلہ کے چند جزئیات کاحل مطلوب ہے، لہذا بالتفصیل جوابات مرحمت فرما کر ممنون فرمائیں۔

الحمد للددین کے دیگر شعبوں کی طرح ایک شعبہ تصوف اور خانقاہ کے نام سے موسوم ہے، جو ماضی بعید سے تشنگانِ ہدایت کوسیرانی کر رہا ہے اور اہل اللہ حضرات بہت سے غافل قلوب پر محنت اور توجہات کے ذریع "الَّا بِذِ حُرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوب" کا مصداق بنانے میں سرگرم ہیں؛ کیکن امت کا ایک بڑا طبقہ اس تصوف اور خانقاہ کوسر سے سے مانتا ہی نہیں ہے یا کم از کم اپنے آپ کواس سے قصداً دور رکھے ہوئے ہیں، حالال کہ بیر (اہلِ تصوف کو اور اہلِ تصوف کی انہ قصداً دور رکھے ہوئے ہیں، حالال کہ بیر (اہلِ تصوف کو اور اہلِ تصوف کی انہ

مان والفرق باطله میں سے نہیں ہے؛ بلکہ الحمد للدمسلک دیو بند اور مسلک مرکز نظام الدین سے منسلک ہے جوفی زماننا فرقۂ ناجیہ فی الدنیا والآخرۃ بھی ے، اور "مااناعلیه واصحابی" (الحدیث) کا بفضل الله تعالی صحیح مصداق بھی ہے؛لیکن امت کا پیر بے ملم طبقہ چنداعتر اضات واشکالات کی بنا پررکا ہواہے،اگر ان اشکالات کا صحیح حل ادلهٔ اربعه کی روشنی میں واضح ہوجائے تو امید ہے کہ امت کا ایک بڑا طبقہ دعوت قبلیغ کے اعمال اور امور کے ساتھ ساتھ اپنے تزکیۂ نفس اور اصلاح قلب کے لیے تصوف اور ذکر وسلوک اور خانقا ہوں اور اہل اللہ حرکات کی طرف بھی اینے رجحان بڑھا دیں اور اپنے روحانی امراض سے بھی شفایاب ہو، لہذا مندرجهٔ ذیل اشکالات کے صحیح مکمل و مدل جوابات دے کرممنون ومشکور فر ما نمیں ۔ نیز اگرعبارات اورحوالجات پیش کر دیے جائے تو مزید باعث سکون اور نور علی نور **ہونے کی امیر ہے۔** 

## ا كابر شبايغ اورراه سلوك

الجواب:-حامداً ومصلياً ومسلماً:

آپ کے استفتاء میں مروجہ'' تبلیغی جماعت'' اور'' تصوف'' کا ذکر ہے،ان دونوں کی حقیقت سمجھنے کی ضرورت ہے۔

ہمارے اس زمانہ میں جہاں بہت سی نئی چیزیں اور نئے حالات پیدا ہوئے ہیں،ان میں سے ایک بی بھی ہے کہ علوم دینیہ سے ناواقفیت نے بہت بڑی تعداد میں ایسے لوگ پیدا کردیے ہیں جومروجہ لینے کو' کل دین' سمجھ بیٹھے ہیں،ان کودین کاایک خاص شعبه تصوف - جس میں روحانی قلبی صفات و کیفیات اور تزکیه نفس کی تعلیم دی جاتی ہے۔ کے دیکھنے اور چکھنے کا اتفاق نہیں ہوا ،اور افسوس کی بات بیہے کہ بعض ناوا قف اس خاص شعبہ کے حاملین پراعتراض کرتے رہتے ہیں اور اس سلسله میں سب سے زیادہ قابلِ تعجب اور موجبِ حیرت روبیعض ان حضرات کا ہے جو بانی مروجہ بلیغ حضرت جی مولانا محد الیاس صاحب،حضرت جی ثانی مولا نامجر يوسف صاحب اورحضرت جي ثالث مولا نا انعام الحن صاحب نور الله مرقد ہم کواینے اپنے زمانوں میں تبلیغی کارواں کےروحِ رواں مانتے ہیں،ان کا کو ئی بیان ان حضرات کے ملفوظات سے خالی نہیں ہوتا ، اور اس کے ساتھ تصوف کو تبلیغ سے متصادم کہتے ہیں، حالال کہ جس کسی نے حضرت مولا ناالیاس صاحب کی سوانح: "مولا ناالياس صاحبُ اوران كي ديني دعوت" (ازقلم: مولا نا سيرابوالحسن على ندويٌ)''ملفوظات حضرت مولا نا محمد الياس صاحبٌ' (جامع ومرتب: مولا نا محمد منظور نعمانی " سوانح حضرت مولانا محمد بوسف کا ندهلوی " (ازقلم: مولانا محمد ثانی حسنی)''سوانح حضرت مولا نامجمه انعام الحسن کا ندهلوی"'(ازقلم: مولا نامجمه شاہدسہار نیوری مدخلہ) کا مطالعہ کیا ہو، وہ اس حقیقت سے ضرور واقف ہوگا کہ بیہ حضرات سلوک وتصوف کے قائل اور حامل ہی نہیں تھے؛ بلکہ دین کے اسی شعبہ سے وہ پروان چڑھے اور دعوت وتبلیغ میں جان پڑی۔حضرت مولا نامحمہ الیاس صاحب السلاه مين قطب عالم حضرت مولا نارشيداحمد گنگوہي کي خانقاهِ بإبركت میں حاضر ہوکر بیعت ہوئے ،گنگوہ اس وقت صلحاء وفضلاء کا مرکز تھا، ان کی اورخود حضرت گنگوہی کی صحبت اور مجالس کی دولت حضرت مولا نا محمد الیاس صاحب کو

حضرت گنگوہی کے وصال کے بعد حضرت مولا نامحد الیاس صاحب ؓ نے شیخ الہند حضرت مولا نامحد واست کی ، آپ نے حضرت مولا نامحمود حسن دیو بندی ؓ سے بیعت کی درخواست کی ، آپ نے حضرت مولا ناخلیل احمد سہار نپورگ سے رجوع کا مشورہ دیا، چنال چہ آپ نے حضرت سہار نپورگ سے اپناتعلق قائم کیا اور آپ کی نگر انی ورہنمائی میں منازلِ سلوک طے کیے اور خلافت سے سرفر از ہوئے۔ (ایضا ، ص: ۵۸،۵۷۔ تذکرة الخلیل ص: ۴۲۹)

حضرت جی ثانی مولا نامجر یوسف صاحب ٔ اور حضرت جی ثالث مولا نامجر انعام الحسن صاحب ٔ عند بیعت ہونے کی درخواست کی ، مولا نانے اسے منظور فر مالیا اور ارشا دفر مایا: الله مبارک فر مائے اور انشاء الله مبارک ہی ہے۔ سال سال ہو میں حضرت مولا نامجر الیاس صاحب ؓ نے انتقال سے دوروز پہلے حضرت مولا نامجر یوسف صاحب ؓ کو اجازت وخلافت عطا فر مائی۔ (سوائح حضرت مولا نامجر یوسف کا ندھلوی ؓ سا ۲۰۷۱)

حضرت مولا نامحمرالیاس صاحبؓ نے اپنی حیات کے آخری دن میں علماء ومشائخ کی موجود گی میں،حضرت جی ثالث مولا ناانعام الحسنؓ کو بیعت کی اجازت دی۔ (سوانح حضرت جی ثالث مولا ناانعام الحن کا ندھلویؓ ا/۲۲۸)

### ا كابرشب ليغ كي نسبب باطنه كي قوت

تصوف میں ان اکابر کی نسبتِ باطنہ اتن قوی تھی کہ آج کل کے اہلِ تبلیغ کے لیے اس کا تسلیم کرنا اور سمجھنا مشکل ہے، مگر بات یقینی اور راوی ثقہ ہے؛ اس لیے مانے بغیر چارہ کا رنہیں، چنال چیمبلغِ اعظم دائ کبیر حضرت مولانا عبید الله صاحب بلیاویؓ فرماتے ہیں:

''حضرت شیخ (مولانا محمد زکریا صاحبؓ) کے متعلق حضرت (شاہ عبدالقادر) رائپورگ نے فرمایا کہ: شیخ کی نسبت اڑکر پہنچی ہے، اللہ نے جوان کو خصوصیات عطافر مائی ہیں وہ آج کل کے مشاکح کوبھی نہیں ملی ہیں۔ اور فرمایا کہ: یہ تو آ دمی کو لئے ہیں اور پہنچا کرہی چھوڑتے ہیں، توالیے شیخ کے پاس خدا نے پہنچایا ہے تو طلب صادق کے ساتھ محنت کریں، تو کیا عجب ہے کہ خدا جلد سے جلد نسبت منتقل فرمادیں۔ یعنی مجاز ہونے کی نیت سے تو محنت نہ کرنا چاہیے؛ لیکن اللہ تعالی سے تعلق ہو جائے اس نیت سے محنت کریں تو بہت جلد نسبت منتقل ہوگا، اللہ تعالی میں موجائے اس نیت سے محنت کریں تو بہت جلد نسبت منتقل ہوگا، اللہ تعالی میں اور پھرانشاء اللہ اللہ سے ذاتی تعلق پیدا ہوگا۔

میرے بزرگواور دوستو!اولاً میں یہ مجھتا تھا کہ حضرت (جی ثانی)مولا نا محد یوسف صاحب گوتصوف سے کیاتعلق؟ یہ تو یوں ہی ہیں ؛لیکن جب ان کی تقریر میں حاضری ہوئی ہے تو دیکھا، کہ ان کی تقریر سے ہی بڑے بڑے مشائخ اور اولیاءاللہ کے قبض دور ہوجاتے۔

حضرت پیرشاہ یعقوب ننھے خال بھو پالی صاحب اپنا ایک قصہ سناتے ہیں کہ: انہیں ایک بارقبض ہوا، اس زمانہ میں جونہی مولانا الیاس صاحبؓ کے چہرے کو دہلی میں دیکھاتوان کا قبض دور ہو گیا۔

حضرت (جی) مولا نامجریوسف صاحبؓ کے بارے میں ایک قصہ ہے کہ: بھاولپور کے ایک بڑے پیر تھے، انہوں نے بتلایا کہ: ایک بار حضرت مولا نامجریوسف صاحبؓ جمعہ کا خطبہ دے رہے تھے اس سے ہی ان کافیض دور ہوگیا، اور حضرت شیخ کوتو خدا نے بہت اونچا درجہ دیا، ذراان کے پاس بیٹھ جاؤاور چہرہ دیکھو، اس سے قبض دور ہوجا تاہے۔' (مواعظ عبیدیہ الم ۵۴۳،۵۴۳)

''میں نے (مرادحضرت مولا ناعبیداللہ صاحبؒ نے) حضرت رائے پورگ سے پوچھا کہ: نسبت کہتے ہیں؟ تو جواب دیا کہ: نسبت کہتے ہیں کہ خدا کا استحضار بغیر صوت اور بغیر حوف اور بغیر لفظ کے ہو۔ ہم نے کہا کہ: حضرت ہم کوتو لفظ اور صوت سے خدا کاعلم ہے، حضرت نے فرمایا کہ: فلال مولوی صاحب ہیں ان کو یہ کیفیت حاصل ہے۔ ہم نے کہا کہ: ہم حضرت! تبلیغ والے ہیں، اور ہنگاموں میں رہنے والے ہیں، ہمیں کہاں یہ بات حاصل ہوسکتی ہے؟ اس پر فرمایا کہ: جب تک تبلیغ کے ساتھ ضلوت نہ ہوتو صرف قوالی ہی قوالی ہوگی۔ میں اور تبلیغ کہ: جب تک تبلیغ کے ساتھ ضلوت نہ ہوتو صرف قوالی ہی قوالی ہوگی۔ میں اور تبلیغ بارے میں نہیں کہتا؛ لیکن حضرت مولانا انعام الحسن صاحب کے بارے میں نہیں کہتا؛ لیکن حضرت مولانا انعام الحسن صاحب کے بارے میں نہیں کہتا؛ لیکن حضرت مولانا انعام الحسن صاحب کے بارے میں نہیں کہتا؛ لیکن حضرت مولانا انعام الحسن صاحب کے بارے میں نہیں کہتا؛ لیکن حضرت مولانا انعام الحسن صاحب کے بارے میں لکھا ہے کہ: اتنا ذکر اور تلاوت کرتے ہیں کہ جب خلوت سے باہر

جلوت میں تشریف لاتے ہیں تولوگ کہتے ہیں کہ: 'خلوت درانجمن' معلوم ہوتے ہیں، ' خلوت درانجمن' یہ بھی صوفیہ کی اصطلاح ہے'۔ (مواعظِ عبیدیہ ا/ ۱۳۵۸ سرمی اکابر ثلاثہ کی سوائح حیات اور نسبت باطنی کی کیفیت کے مذکورہ بالا اقتباسات سے مجھ میں آگیا ہوگا کہ، ان حضرات کی دینی جذبات کی پرورش اور دعوت کی بصیرت اوراس کے ہم وادراک میں بزرگوں اور خانقا ہی کیمیا از صحبتوں کا بڑا دخل ہے، اور امت کے تمام طبقات میں اجتماعیت پیدا کرنے میں اپنے مشائخ سے حاصل کردہ خلوص ولا ہیت کا یہی جذبہ کار فرما نظر آر ہاہے۔

### تبليغي جساعت حنانق اهون مسين

حضرت مولا نامحمد الیاس صاحبؓ نے تبلیغی کام اس لیے شروع فرمایا تھا کہ، مدارس کوزیا دہ سے زیادہ طلبہ اور خانقا ہوں کوزیا دہ سے زیادہ مریدلیس۔ آخری مرض میں ایک روز مولا نا شاہ عطاء اللہ بخاریؓ سے حضرت مولا نا محمد الیاس صاحبؓ نے فرمایا تھا:

''ہماری تحریک یہی ہے اور یہی ہم سب سے کہتے ہیں، یہ کام اگر ہونے گئے تو اب سے ہزاروں گئی زیادہ خانقا ہیں قائم گئے تو اب سے ہزاروں گئے زیادہ مدرسے اور ہزاروں گئی زیادہ خانقا ہیں قائم ہوجا نمیں''۔(مولانا محمدالیاس صاحبؒاوران کی دینی دعوت ،ص۲۹۷/۲۹۲)

مولانا نے اپنے دور میں جہاں خانقا ہیں قائم تھیں (مثلاً رائے پور میں حضرت شاہ عبد القادر رائے پور کی، تھانہ بھون میں حکیم الامت حضرت تھانو کی ) ان علاقوں میں اہتمام سے جماعت کو بھیجنا شروع کیا، اور ہدایت فرمائی کہ:

بزرگوں کی مجلسوں میں تبلیغ کا ذکر نہ کریں، پچپاس ساٹھ آدمی ماحول کے دیہا توں میں گشت کریں، اور آٹھویں روز قصبہ میں جمع ہوجائیں، بھر وہاں سے دیہات کے لیے تقسیم ہوجائیں، حضراتِ اکابر کی طرف سے اگر کچھ پوچھا جائے تو بتلایا حائے، ازخود کچھ ذکر نہ کیا جائے۔

شخ الحدیث حضرت مولا نامحمدز کر یاصاحب ایک خط میں تحریر فرماتے ہیں:

''میری ایک پر انی تمنا ہے کہ خاص اصول کے ساتھ مشائح طریقت کے
یہاں یہ جماعتیں آ دابِ خانقاہ کی بجا آ وری کرتے ہوئے خانقا ہوں میں فیض
اندوز ہوں، اور جس میں باضا بطہ خاص وقتوں میں حوالی کے گاؤں میں تبلیغ بھی
جاری رہے'۔ (ایضا ، سم ۱۲۵،۱۲۴)

برقشمتی یا جہالت سے آج کل اہلِ تبلیغ کا روبیہ ہو گیا ہے کہ، جو اہلِ علم یا اہلِ خانقاہ جماعتی پروگرام میں حصہ لیں وہ ان کے ہیں ، اور جو حصہ نہ لیں چاہےوہ پھرکسی جامعہ کا شیخ الحدیث یا کسی خانقاہ کا شیخ وقت کیوں نہ ہو، وہ اچھوت اور اجنبی عضر ہے۔

حضرت مولا نامحمر السیاسس صاحب گااعت ال حضرت مولا نامحمر البیاس صاحب ؓ کے دَور میں بیغلونہ تھا۔حضرت مولا نامحم منظور صاحب نعمائی فرماتے ہیں:

چندروز پہلے حکیم الامت حضرت تھانو کُٹ کا وصال ہوا تھا، حضرتِ ممدوح سے تعلقِ بیعت رکھنے والے ایک صاحب زیارت کے لیے تشریف لائے ، راقم

سطورنے ان کا تعارف کرایا،اس پر حضرت (مولا نامحمرالیاس صاحبؓ) نے فرمایا: ''جن حضرات کا حلقهٔ محبت وتعلق اتنا وسیع ہو جتنا کہ ہمارے حضرت تھانوی قدس سرہ کا تھا، چاہیے کہ ان کی تعزیت ِ عامہ کی فکر کی جائے ،میراجی چاہتا ہے کہ اس وقت حضرت کے تمام تعلق رکھنے والوں کی تعزیت کی جائے اور خاص طور يربيمضمون آج كل يهيلا يا جائے كه: حضرت مستعلق بڑھانے،حضرت كى برکات سے استفادہ کرنے اور ساتھ ہی حضرت کے ترقی درجات کی کوششوں میں حصه لینے اور حضرت کی روح کی مسرتوں کو بڑھانے کا سب سے اعلیٰ اور محکم ذریعہ یہ ہے کہ: حضرت کی تعلیماتِ حقہ اور ہدایات پر استقامت کی جائے، اور ان کو زیادہ سے زیادہ بھیلانے کی کوشش کی جائے۔جتنا حضرت کی ہدایات پر کوئی چلے گاتنی بی بقاعده "من دعی الی حسنة فله اجر ها و اجر من عملها" (حدیث) حضرتؓ کے سر مایۂ حسات اور درجاتِ عالیہ میں ترقی ہوگی''۔ پھر فرمایا کہ:''یہایصالِ ثواب کااعلیٰ طریقہ ہے''۔

(ملفوظاتِ حضرت مولا ناالياس صاحب ص/ ٢٩)

مولانا کی طبیعت کا اعتدال ملاحظہ سیجئے! ہدایت فر مائی کہ حضرت تھانوی کی تعلیمات کوزیادہ سے زیادہ پھیلا نے کی کوشش کی جائے، بہالفاظ دیگر تزکیۂ نفس کے کام کی نشروا شاعت کی ہدایت فر مائی۔

قلب سے تککر گرنے کے سلسلے میں ایک معمول خانقا ہوں اور بزرگوں کی خدمت میں جانے کی ہدایت کی وجہ یہ بھھ میں آتی ہے کہ، عمومی اختلاط سے قلب پر ایک قسم کا میل جم جاتا ہے، ہزرگوں کی خدمت میں حاضری سے بید دھل جاتا ہے، خود حضرت مولاناً کا بھی یہی معمول تھا اور تبلیغی حضرات کو اس معمول کی تلقین فر ما یا کرتے تھے۔ چنال چیشنخ الحدیث مولانا محمد زکریاصاحب حضرت مولاناً کے متعلق رقم طراز ہیں:

''ایک معمول چیا جان قدس سره کامستقل به تھا۔اور بڑی باریک بات
ہے۔ کہ: وہ جب کسی بلیغی اجتماع سے واپس آتے تو ایک سفر رائے پور کا ضرور
فرماتے ؛ ورنہ کم از کم سہار نیور کا ،اوراگر دونوں کا موقع نہ ہوتا تو تین دن کا اعتکاف
ابنی مسجد میں فرما یا کرتے تھے ،اور بیارشا دفر ما یا کرتے کہ: ''جلسوں کے زمانے
میں ہر وقت مجمع کے درمیا ن میں رہنے سے طبیعت اور قلب پر ایک تکدر پیدا
ہوجا تا ہے ،اس کے دھونے کے واسطے بیکرتا ہوں' ۔ میں بیہ ضمون کھوار ہا تھا کہ
اتفاق سے مولا نامجہ منظور صاحب نعمانی زاد مجد ہم دیو بند سے تشریف لائے ، اور
اس وقت تشریف فرما بھی ہیں۔انہوں نے فرما یا کہ: بیہ ضمون خود حضرت دہلوی
کے ملفوظات' میں خود اُن کا ارشاد بلفظہ منقول ہے ، چناں چہ حضرت جیا جان
کے ملفوظات منگوائے گئے ،جس کے الفاظ بیہ ہیں:

''فرمایا: مجھے جب میوات میں جانا ہوتا ہے تو میں ہمیشہ اہلِ خیر اور اہلِ
ذکر کے مجمع کے ساتھ جاتا ہوں، پھر بھی عمومی اختلاط سے قلب کی حالت اس قدر
متغیر ہوجاتی ہے کہ جب تک اعتکاف کے ذریعہ اسے خسل نہ دوں یا چندروز کے
لیے سہارن پوریارائے پور کے خاص مجمع اور خاص ماحول میں جاکر نہ رہوں، قلب
اینی حالت پرنہیں آتا۔ دوسروں سے بھی بھی فرمایا کرتے تھے کہ: دین کے کام

کے لیے پھرنے والوں کو چاہیے کہ شت اور چلت پھرت کے طبعی اثرات کو ، خلوتوں کے ذکر وفکر کے ذریعہ دھو یا کریں'۔ انتہا بلفظہ (آپ بیق ۴/۱۸ ۲۵۸۱۸)

سطور بالاسے بخو بی یہ بات سمجھ میں آگئ ہوگی کہ اکابر تبلیغ کا شعبۂ تزکیہ واحسان فرائض واحسان سے چولی دامن کا تعلق رہا، اور کیوں نہ ہوتا جب کہ تزکیہ واحسان فرائض بنوت کا ایک اہم حصہ ہے جیسا کہ آگے آرہا ہے، اس سے تعلق رکھے بغیر تبلیغی کام'' کارنبوت' ہوہی نہیں سکتا۔

# موجودہ اکابر تب کیے مسیں سے بعض کا

خانقاہ اور مسنے اگنے کے بار ہے میں موجب جیرت روسیہ بہایں ہمہ مرکز نظام الدین کے موجودہ اکابر میں سے بعض کا موجب حیرت روبی بہہ ہمرکز نظام الدین کے موجودہ اکابر میں سے بعض کا موجب حیرت روبی بہت کہ: وہ خانقاہ اور بزرگوں سے اصلاح تعلق کو بلیغی کام میں کروری کاسبب قرار دیتے ہیں، ان کے فرمانے کے مطابق ''تزکیۂ نفس' تبلیغی کام میں لگنے سے خود بہ خود ہوجا تا ہے، جس کو اس کا بھین نہ ہواس نے تبلیغ کو صحیح معنی میں نہیں سمجھا، انہوں نے بزرگوں کے اصلاحی تعلق کے خلاف مستقل مہم چلائی ہے، بہلے انہوں نے بزرگوں کے اصلاحی تعلق کے خلاف مستقل مہم چلائی ہے، بہلے انہوں نے بزرگوں سے اصلاحی تعلق کی وقعت ختم کرنے کا رول ادا کیا۔ ان کے ایک نیان کے دیر جملے یہاں قال کرتا ہوں:

تبلیغی احباب کے پیرا کھڑنے اور کام سے دلچیپی ختم ہونے پر موصوف نے بہت غور کیا، اُن کواس کی دووجہ مجھ میں آئی اوراس پر بڑے دکھ کا اظہار فر مایا: (۱) کا م کرنے والوں سے علماء نے بید کہا کہ: بیسب قبال کے فضائل ہیں، بیر جہاد سے متعلق آیتیں ہیں۔

(۲) اس کام سے تزکیہ کا یقین نہیں۔ یہ بجھنا کہ تبلیغ میں تزکیہ نہیں یہ جہالت ہے، چاہے وہ کہنے والا شخ وقت کیوں نہ ہو، ہم اس کام کوخود صلح سمجھ کریں، اب ہماری نظریں اصلاح کے لیے دائیں بائیں جانے لگیں، مجھے جیرت ہے اس پر کہ لوگ پوچھتے ہیں کہ: آپ کا اصلاحی تعلق کس سے ہے؟ آپ کیوں نہیں کہتے کہ: میرااصلاحی تعلق اس کام سے ہے۔ ایک شخص میرے پاس آیا، اس نے کہا: مجھے ایک ماہ کی چھٹی چاہیے اپنے شنخ کے پاس اعتکاف کے لیے۔ میں نے کہا: مجھے ایک ماہ کی چھٹی چاہیے اپنے شنخ کے پاس اعتکاف کے لیے۔ میں نے کہا: تم کوکام میں لگے ہوئے چالیس سال ہو گئے، اب تک تم نے عبادت ودعوت کو جمع کیوں نہیں کیا؟ جوعبادت کے لیے دعوت سے چھٹی مانگ رہا ہے وہ دعوت کے بغیر عبادت میں تی گئے کے سے کرے گا؟۔

خانقاہ کے مشائخ کے متعلق فر مایا:ان میں شیخ بننے کا مرض اور اپنی ذات سے جوڑنے کا جذبہ ہے، جو تکبر ہے۔

ایک واقع نے بہاڑ احب تماعی اعمال کے ذرات سے بھی چھوٹے ہیں اس بیان میں موصوف نے ایک واقعہ بیان کیا جس کا مقصد یہ تھا کہ: خانقا ہوں میں بزرگوں کے پاس جوانفرادی اعمال کرتے ہواس کو چھوڑ کو اجتماعی کام (تبلیغی نقل وحرکت) میں لگ جاؤ، یہا ہم ہے۔ یہ واقعہ فاضلِ جامعہ اسلامیہ ڈانجیل حضرت مفتی زین العابدین فیصل آبادی کا ہے، موصوف کی زندگی کا بیشتر حصہ دعوت وتبلیغ میں گزرا،آپ کے بیانات عالمی اجتماع رائے ونڈ (پاکستان) اور دیگرمما لک میں بڑے ذوق وشوق کے ساتھ سنے جاتے تھے۔

#### واقعہ پیرہے:

''مفتی زین العابدین صاحب کو ایک مرتبه حضرت مولا نامجر الیاس صاحبؒ نے فرمایا:ایک جماعت آ رہی ہے، وہ تمہیں لے کر جانا ہے،مرکز نظام الدين يرابهي جماعت آنے كوتين دن باقی تھے،مفتی صاحب نے عرض كيا كه:ان تین دن میں رائے بور حضرت شاہ عبدالقا درصاحب کی خدمت میں حاضری دے كرآ جاؤل گا۔حضرت مولا نانے اجازت دے دی، وہ تشریف لے گئے،حضرت رائے پوری کی خانقاہ میں اس قدر انوار وبر کات تھے کہ ان کا دل مجل گیا اور تین دن سے زائد عرصہ ملم کئے، ادھر مرکزیر جماعت آگئی،حضرت مولانا پریشان ہیں، مفتی صاحب آنہیں رہے ہیں، مولانا نے حضرت شیخ (مولانا محمد زکریا صاحبٌ ) کوسہار نپورصورتِ حال کھی ،حضرت شیخ بنفسِ نفیس رائے پورتشریف لے گئے اور شیخ نے مفتی صاحب کوخطاب کرتے ہوئے فرمایا:تم یہاں کہاں اٹک گئے؟ چیاجان پریشان ہیں،اورآپ کے منتظر ہیں،مفتی صاحب نے فرمایا: یہاں بہت مزہ آرہاہے، شیخ نے فرمایا: انفرادی اعمال کے پہاڑا جماعی اعمال کے ذرات سے بھی جھوٹے ہیں''۔(ملخصاً)

مجھے غم ہےان لوگوں پر جو بیہ کہتے ہیں کہ چھ نمبر میں پورا دین نہیں ہے، جو

ایسا کہتا ہے وہ اپنی ہی دہی کوکھٹا کہتا ہے، وہ بھی تجارت نہیں کرسکتا''۔ جس ذمہ دار کے بیان کا خلاصہ قل کیا جار ہاہے ان کا ایک جملہ اہلِ علم کی خاص تو جہ چاہتا ہے، وہ ہے:

'''جوعالم (تبلیغی) کام میں نہیں ہے اس کی بات سے کیوں متأثر ہوتے '''۔

(بیان کے اقتباسات پورے ہوئے۔ یہ بیان بلفظہ احقر کے پاس ریکارڈ کی شکل میں محفوظ ہے۔)

کسی دین تحسر یک سے وابستگی تزکیہ کے لیے کافی نہیں بیان کامقصد واضح ہے کہ بیغی تحریک سے وابستگی آ دمی کے تزکیہ کے لیے کافی ہے، کسی شیخ کے پاس جانے کی ضرورت نہیں، اس سلسلے میں عرض ہے کہ: آ دمی کی اصلاح کے لیے سی دینی تحریک و جماعت سے محض وابستگی کافی نہیں ، دور جانے کی ضرورت نہیں ،خود ہندوستان کا قصہ ہے،تقریباً دوسوسال <u>پہلے حضر</u>ت سید احمد شہید کی تحریک جہاد واصلاح نے اپنے متبعین اور مریدین میں للہیت،خلوص، اتحاد ونظم، سیاست اور تنظیم کا جو جو ہر پیدا کر دیا تھا اہلِ علم اس سے بخو بی واقف ہیں،اس کو بیجھنے کے لیے 'سیرت سیداحمد شہید'' (ازقلم: حضرت مولا ناسیدابوالحسن علی ندویؓ) کا چوتھا باب کا فی ہے، ایساا نقلاب بریا کیا کہ بنگال کی سرحدسے لے کر پنجاب تک، اور نیمال کی ترائی سے لے کر دریائے شور کے ساحل تک اسلامی جوش وعمل کا دریا موجیس مارر با تھا،اور حیرت انگیز وحدت کا سمال آنکھوں کونظر آرہا تھا۔سید صاحب کی تحریک کے اکثر مجاہدین ومبلغین سید صاحب سے بیعت تھے۔اگرکسی تحریک سے صرف وابستگی ہی اصلاح کے لیے کافی ہوتی ،تو اصلاحِ

حال کے لیے بیعت کی ضرورت نہ ہوتی، سیدصاحب ؓ جگہ جگہ مجالسِ بیعت کے انعقاد کا اہتمام نہ فرماتے، جب کہ سیدصاحب کی تحریک میں شامل ہونے والے مجاہدین پر آیات ِ جہاد اور نصوصِ احادیث براہِ راست صادق آتی ہیں، وہ ان نصوص کے سے مصداق تھے، تو پھر جو مبلغین بتاویل مصداق ہوں اور ان کی دینی معلومات بھی سطحی ہوں، ان کی اصلاح محض اور محض دعوت و تبلیغ سے ہوجائے یہ خام خیالی ہے۔ اگر ان کی بیہ بات تسلیم کرلی جائے کہ اصول کے مطابق تبلیغ کرنے خام خیالی ہے۔ اگر ان کی بیہ بات تسلیم کرلی جائے کہ اصول کے مطابق تبلیغ کرنے شیوخ کے پاس یوں ہی وقت گزاری کی۔ شیوخ کے پاس یوں ہی وقت گزاری کی۔

# مسروَّ حب شبايغ پورادين سي

نیزان کی بیہ بات تسلیم کرنے کی صورت میں بیلازم آتا ہے کہ: مروجہ بیخ "جمیع ما جاء به النبی وَ اللّهِ وَ اللّهِ عَلَم اللّهِ عَلَم اللّه النبی وَ اللّه وَاللّه وَ اللّه وَ اللّه وَ اللّه وَا اللّه وَاللّه وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

(۱) ایک صحبت میں (مولانا محد الیاس صاحبؓ نے) فرمایا: ہماری اس تحریک کا اصل مقصد ہے مسلمانوں کو "جمیع ما جاء به النبی اللہ علیہ" مسکمانا

(یعنی اسلام کے پورے علمی وعملی نظام سے امت کو وابستہ کر دینا)، یہ تو ہے ہمارا اصل مقصد، رہی قافلوں کی یہ چلت پھرت اور تبلیغی گشت، سویہ اس مقصد کے لیے ابتدائی ذریعہ ہے، اور کلمہ ونماز کی تلقین وتعلیم گویا ہمارے پورے نصاب کی ''الف، ہے، تے''ہیں، یہ بھی ظاہر ہے کہ ہمارے قافلے پورا کا منہیں کر سکتے۔ ''الف، ہے، تے''ہیں، یہ بھی ظاہر ہے کہ ہمارے قافلے پورا کا منہیں کر سکتے۔ (ملفوظات مولانا مجدالیاس صاحبہ میں کر سکتے۔ )

(۲) اگر کہیں دیکھا جائے کہ وہاں کے علماءاور صلحاء اس کام کی طرف ہمدر دانہ طور سے متوجہ نہیں ہوتے توان کی طرف سے بد کمانیوں کودل میں جگہ نہ دی جائے۔ (ایفناً ص:۳۲)

(۳) ایک عامی مسلمان کی طرف سے بھی بلا وجہ بد گمانی ہلا کت میں ڈالنے والی ہے، اور علماء پراعتراض تو بہت سخت ہے۔ (ایضاً ص:۵۲)

(س) علم اور ذکر کا کام ابھی تک ہمارے مبلغین کے قبضہ میں نہیں آیا،اس کی مجھے بڑی فکر ہے،اوراس کا طریقہ یہی ہے کہان لوگوں کو اہلِ علم اور اہلِ ذکر کے یاس بھیجا جائے۔(اینائس:۵۷)

اہل علم و بصیرت سے میری درخواست ہے کہ موصوف کے بیان کے اقتباسات پرغور فرما کر انصاف کریں کہ یہ بیان عام مبلغین کومشائخ وعلماء سے قریب کرے گا یا بیگانہ؟ کیا یہ بیان حضرت مولانا محمد الیاس صاحبؒ اور دیگر معتدل اکابر مبلغین کے نہج اور طریقۂ کارسے ہٹا ہوانہیں ہے؟ یقیناً ان کے طریقۂ کارسے ہٹا ہوانہیں ہے؟ یقیناً ان کے طریقۂ کارسے ہٹا ہوانہیں ہے۔

## حكمتِ عملى سےعوام اورعلمامسيں فتسربي

حضرت مولا نامحمد الیاس صاحب اور حضرت مولا نامحمد یوسف صاحب کی کوششوں اور حکمتِ عملی سے بیا تربیدا ہو گیا تھا کہ عوام اور بڑے بڑے تاجر جو علماء می خدمت میں مؤدبانہ حاضر ہو کر اپنے مسائل حل کرواتے ، اور اہلِ علم کو اپنے تبلیغی جلسوں اور تقریبوں میں بڑے ادب و احترام کے ساتھ لے جانے لگے تھے۔

ملاحظه هيجيِّ! حضرت مولا ناابوالحسن على مياں ندويؓ - جن كانشوونما حضرت مولا نامحدالیاس صاحبؓ کے یہاں آمدورفت اوران کے ساتھ لبی تعلق سے ہی ہوا اورتح یک تبلیغ کوبہت قریب اورغور سے دیکھاتح یر فرماتے ہیں: مولانا (محمد الیاس صاحبؓ)ایک طرف علماء کوعوام سے اس دعوت کے ذریعہ قریب ہونے کی اوران کا در داینے دل میں پیدا کرنے کی تا کید فرماتے تھے، دوسری طرف عوام کوعلماء کی مرتبه شاسی،قدر دانی اوران سے استفادہ کی طرف توجہ دلاتے رہتے تھے، ان کو بتا كيداصول كےمطابق علماء كى خدمت ميں حاضر ہونے كى فہمائش كرتے تھے،ان کی ملاقات اورزیارت کا ثواب بیان فر ماتے تھے،ان کی خدمت میں حاضر ہونے کے آ داب واصول سمجھاتے تھے،ان کودعوت دینے اور ان سے فائدہ اٹھانے اور ان کومشغول کرنے کا طریقہ بتاتے تھے،ان کی جو باتیں سمجھ میں نہ آئیں ان کی تاویل اوران کے ساتھ حسن طن رکھنے کی عادت ڈالتے ،ان کوان کی خدمت میں جھیجے تھے، اور پھران سے یو چھتے تھے کہ س طرح گئے اور کیا باتیں ہوئیں؟ پھران کی تنقیدوں

اور تأثرات كى اصلاح تصحيح فرماتے تھے،اس طرح عوام تحبًا راور كاروبارى لوگوں كو علماء سے اتنا قريب كرديا كه بچھلے برسوں ميں (غالباً تحريكِ خلافت كے بعد ) بھى استے قريب نہيں ہوئے۔ (حضرت مولانا الياسٌ اوران كى دينى دعوت ص: ١٥٥،١٥٣)

#### لِكُلِّ فَنِّ رِجَالُ

موصوف کا یہ دعویٰ کہ' تزکیۂ نفس کے لیے کسی شیخ کے پاس جانے کی ضرورت نہیں ہتر یک تبلیخ اور دعوتی کام اور ذکر سے خود بخو دتز کیے ہوجا تاہے' قابلِ تسلیم نہیں،انسان کے باطن میں جوخراب اور فاسد قسم کی صفتیں ہوتی ہیں ان کو ''رذائل'' کہا جاتا ہے اور رذائل کی اصلاح کسی کامل شیخ سے ہی ہوسکتی ہے، "لكل فن رجال" يعني برفن كوحاصل كرنے كے ليے اس كے ماہر كے ياس جانا ضروری ہے، آیاتِ قرآنیہ سے اس کی تائید ہوتی ہے، قرآن شریف میں بیک کریم صلَّاللَّهُ اللَّهِ كَمْ عَين وصف نعمائ الهيه كضمن ميں بتلائے ہيں (جس كى تفصيل آ گے آرہی ہے )ان میں سے ایک ہے: "ویز کیھم" [ال عمران: ١٦٣] اور یاک کرتا ہے ان کو لینی شرک وغیرہ سے۔ یہی صفت سورہ جمعہ آیت: ۲رمیں بیان فرمائی ہے، ایک اُور جگہ جہاں حضرت ابراہیم الطّی نے حضرت نبی کریم صلّاتهٔ اللّیہ ا کے جیجنے کی دعافر مائی تھی ،اُس میں بھی یہی صیغہ استعال کیا گیا۔

غور فرمالیں! تینوں جگہ ''یز کی''کا فاعل نمی کریم سالٹھ آلیکی کی ذاتِ گرامی ہے۔

جس واعظ ومقرر صاحب كااقتباس سطورِ بالاميں پیش كیا گیا وہ يہ وعظ و

نصیحت اُن لوگوں کوکرتے ہیں جوقر آن کے علوم سے ناواقف ہیں، اور دین کے بارے میں اُن کی معلومات اور علمی معراج چینہ ہرسے زائد نہیں، کیا بیان سن کران کے دلول میں بیتا تر پیدا نہ ہوگا کہ ہمیں کسی چینہ ہرسے زائد نہیں، کیا بیان سن کران کے دلول میں بیتا تر پیدا نہ ہوگا کہ ہمیں کسی فقیہ کی ضرورت ہے، نہ کسی شیخ کی، کیول کتبیغی کام'' شیخ الکل فی الکل' ہے۔ حضرت مولا نامحد لیوسف صاحبؓ اور حضرت مولا نامحد یوسف صاحبؓ کی پوری جدو جہد یہی رہی کہ، اگر علمانے اس دعوت کے ذریعہ عوام سے اپنار بط نہ بڑھا یا توعوام اور علما میں ایک خابج حائل ہوجائے گی، بالفاظِ دیگرعوام علماء سے کٹ جائیں گے، جب کہ مذکورہ تقریر کا ہر ہر لفظ و جملہ عوام وعلما کے مابین بیگا گی اور وسیع خابج پیدا کرر ہاہے۔ یا اسفا.

#### واقعے سے استدلال کے جوابات

رہاوہ واقعہ جس میں حضرت شیخ الحدیث نے مفتی زین العابدین صاحب سے بیفر مایا کہ: '' انفرادی اعمال کے پہاڑ اجتماعی اعمال کے ذرات سے بھی چھوٹے ہیں''، اِس واقعہ سے بینتیجہ نکالنا کہ انفرادی اعمال (جیسے ذکر واشغال کے لیے یکسوئی اور خانقاہ کی گوشہ شینی) اجتماعی اعمال (جیسے تبلیغی نقل وحرکت) کے مقابلے میں کوئی حیثیت نہیں ، بہ چند وجوہ درست نہیں:

کے لیے تیار ہوجائیۓ ، وہ یہ کہ نماز اور ذکر اللہ اور دعا واستغفار میں لگ جائیں۔ اکثر حضراتِ مفسرین نے اِس آیت کی یہی تفسیر کی ہے، بعض حضرات نے دوسری تفسیریں بھی لکھی ہیں ؛ مگر اقرب وہی ہے جواو پر لکھی گئی۔اس کا حاصل یہ ہے کہ رسول الله صلَّاليُّهْ إِلَيْهِمْ كَى دعوت وتبليغ اورخلقِ خدا كوراسته دكھا نا ،ان كى اصلاح كى فكرييه آپ کی سب سے بڑی عبادت تھی ؛ مگر بیعبادت بہ واسطہ مخلوق ہے کہ ان کی اصلاح پر توجہ دیں اور اس کی تدبیر کریں،آیت کا مقصود پیرے کہ صرف اس عبادت بالواسطه يرآب قناعت نه كرين؛ بلكه جب اس سے فرصت ملے تو بلا واسطہ خلوت میں حق تعالی کی طرف متوجہ ہوں ، اسی سے ہر کام میں کا میابی کی دعا کریں کہاصل مقصود جس کے لیے انسان پیدا کیا گیاہے وہ ذکر اللہ اور عبادت بلا واسطہ ہی ہے، اور شاید اسی لیے پہلی قسم یعنی عبادت بالواسطہ سے فراغت کا ذکر فرمایا کہ وہ کام ایک ضرورت کے لیے ہے،اس سے فراغت ہوسکتی ہے اور دوسرا کام یعنی توجہ الی اللہ ایسی چیز ہے کہ اس سے فراغت مؤمن کو بھی نہیں ہوسکتی؛ بلکہ ا پنی ساری عمراورتوانائی کواس میں صرف کرنا ہے۔

فائدہ: اس سے معلوم ہوا کہ علاجوتعلیم وہلیخ اور اصلاحِ خلق کا کام کرنے والے ہیں، ان کواس سے غافل نہ ہونا چاہیے کہ ان کا کچھ وفت خلوت میں توجہ الی اللہ اور ذکر اللہ کے لیے بھی مخصوص ہونا چاہیے، جیسا کہ علمائے سلف کی سیر تیں اس پر شاہد ہیں، اس کے بغیر تعلیم و تبلیغ بھی مؤثر نہیں ہوتی، ان میں نور و برکت نہیں ہوتی۔ (معارف القرآن ۸ / ۷۷۲ / ۷۷۷)

جواب نمبر (۲): یہ کہنا خود حضرت مولا نامحمد الیاس صاحبؓ کے طرزِ عمل و

نہے کے خلاف ہے، حضرت بلیغی اجتماع سے واپسی کے بعد قلبی تکدر کودھونے کے لیے
رائے پور کی خانقاہ کارخ فرماتے تھے، جبیبا کہ' آپ بیتی' کے حوالے سے گذرا۔
جواب نمبر (۳): یہ واقعہ ہندوستان کی آزادی سے پہلے کا ہے جو بلیغی
جماعت کا ابتدائی دورتھا، اس کا دائر ہمل واثر صرف چندصوبوں میں محدودتھا،
جماعت کے رہبرعلما کی قلت تھی ،اس کا اندازہ مولا نامحدمنظور نعمانی صاحب کی اس
عبارت سے لگایا جاسکتا ہے:

''اب تک جو جماعتیں تبلیغ کے لیے روانہ کی جاتی ہیں، ان میں اہلِ علم اور اہلِ نسبت کی کمی ہے، جس کا حضرت (مولانا محمر البیاس صاحبؓ) کوقلق تھا، کاش! اہلِ علم اور اہلِ نسبت بھی ان جماعتوں میں شامل ہوکر کام کریں تو یہ کمی پوری ہوجائے۔ الحمد للدمر کر تبلیغ میں اہلِ علم اور اہلِ نسبت موجود ہیں؛ مگروہ چند گنتی کے آدمی ہیں، اگروہ ہر جماعت کے ساتھ جا یا کریں تو مرکز کا کام کون سر انجام دے گا'۔ (ملفوظات حضرت مولانا محد البیاسؓ جس: ۲۵،۲۷)

اس سے معلوم ہوا کہ وقتی ضرورت اور ہنگامی حالت کے پیش نظرشنخ الحدیثؓ نے مٰدکور وَ بالا ملفوظ فر ما یا ہوگا۔

علمی اصطلاح میں کہا جا سکتا ہے کہ: یہ عامۃ الناس کو دینی ضرر سے بچانے کے لیے خاص آ دمی کے ضرر کی پرواہ نہیں کی۔

جواب نمبر (۴): تزکیہ کا جو حصہ فرضِ عین ہے (جس کی تفصیل آگے آرہی ہے) حضرت مفتی زین العابدین صاحب اس کو حاصل کر چکے تھے، اس کا بڑا قرینہ سیہ ہے کہ حضرت رائے پورگ کی خانقاہ میں اس قدر انوار و بر کات ان کونظر آئے کہ

وہاں سے بٹنے کو جی نہ چاہا، یہ حالت بیدا ہوجانا باطن کی صفائی کے بغیر مشکل ہے،
لہذا جن کی بیحالت نہ ہوان کے حق میں اس واقعہ کو دلیل نہیں بنا یا جاسکتا۔
جواب نمبر (۵): پھر یہ بھی دیکھنا ہوگا کہ صاحب ملفوظ (مرادشیخ الحدیث کی ذات گرامی) کا اپنا ذاتی عمل اور عام معمول کا رتبلیغ اور نظام خانقاہ میں کیار ہا؟
حضرت شیخ الحدیث کی حیات مبار کہ اور ان کی ہدایات اہل خانقاہ اور اہل تبلیغ کے صفرت شیخ الحدیث کی حیات مبار کہ اور ان کی ہدایات اہل خانقاہ اور اہل تبلیغ کے سامنے کھلی ہوئی کتاب کی طرح موجود ہیں، کسی شخص کے ارشاد کو ٹھیک ٹھیک سمجھنے کے لیے خود اس کا ذاتی عمل دیکھنا اور اس کا مطالعہ کرنا انتہائی ضروری ہے، یہ طرنے عمل انتہائی غلو آمیز ہوگا کہ ان کا ایک آدھ ملفوظ تقل کر کے کوئی رائے قائم کر لی جائے اور اس کی شخصیت کونا یا جائے۔

اہلِ علم جانتے ہیں کہ حضرت شیخ کی ساری زندگی درس و تدریس اور تصنیف و تالیف، دعوت و تبلیغ، اصلاح وارشاد میں گذری، زندگی کے آخری دور میں ان کے دل و د ماغ پر یہی فکر وغم مستولی ہو چکا تھا کہ، امت کے زوال اور زندگی اور دین کے ہر ہر شعبے میں انحطاط اور فساد کی جڑ اللہ تعالیٰ کی یاد سے غفلت، ذکر اللہ سے تنافر اور خانقا ہوں کی ویرانی ہے، چناں چہ اپنے آخری دورِ حیات مستعار میں انہوں نے خانقا ہی زندگی کو حیاتِ نو بخشنے کو اپنامشن بنا کر کام کیا، اور جگہ جگہ اپنے احباب کے ذریعے بے شار خانقا ہیں قائم کروائیں اور ان کی سریر سی فرمائی۔

کتاب '' فصن کلِ اعمال' 'فنِ تصوف کا جامع مرقع جاءت کی نقل وحرکت میں ایس کتابوں کی ضرورت پیش آئی جس میں ملت کے تمام طبقات مل جل کر شیخ دین زندگی کی ایک ساخت پر ذہن بناسکیں، اور آپس میں کسی اختلاف یا افتر اق کا شائبہ تک نہ آسکے، اس کے لیے حضرت شیخ نے 'فضائلِ اعمال' نامی کتاب تصنیف فر مائی، عربی، انگریزی، اور مختلف زبانوں میں اس کے ترجے شائع ہوئے۔ حضرت شیخ نے ' فضائل اعمال' میں جگہ جگہ اہل میں اس کے ترجے شائع ہوئے۔ حضرت شیخ نے ' فضائل اعمال' میں جگہ جگہ اہل اللہ کی صحبت، نسبت اور خانقاہ کی اہمیت واضح کی، خانقاہ کے خلاف فقر سے کسنے والوں پر تنقید کی، احادیث کی تشریح و تفہیم میں صوفیہ کے اقوال، احوال، قصے اس قدر ہیں کہ یہ کتاب فن تصوف کا جامع مرقع معلوم ہوتی ہے؛ مگر افسوس ہے کہ تجھلے چند سالوں سے اس کی تعلیم میں کمی کی جارہی ہے۔ یہاں ان تمام مواضع کی گنجائش نہیں، بطور' مشتے از خروار ہے' چند نمو نے ملاحظہ کیجئے:

(۱) حکایات ِ صحابہ میں حضرت ابوطلح ٹا کانماز میں خیال آ جانے سے باغ وقف کرنا''عنوان کے ذیل میں فائدہ: صوفیہ کی نسبت کی قسمیں .... ص ۲۷، حضرت ابو ہریرہ ٹا کا احادیث کو حفظ کرنا .... فائدہ: اصحابِ صفہ وہ لوگ کہلاتے ہیں، جو حضورا قدس سالیٹیا آیہ ٹم کی گویا خانقاہ کے رہنے والے تھے .... الخ (ص:۱۱۱) جل کی اہمیت ۔ (ص:۲۸)

(۳) فضائلِ تبلیغ، فصل اول: مشائخ صوفیہ، معرفتِ اعمالِ باطنہ کے ذریعے اللّٰد کی طرف بلاتے ہیں۔(ملخصاً)(س:۲۹۰)

(۴) فضائلِ ذکر، فصل دوم: احادیثِ ذکر میں: ان خانقا ہوں کی اللہ کے یہاں کیا قدرہے، جن پرآج چاروں طرف سے گالیاں پڑتی ہیں الخ

صوفیہ ومشائخ کا اپنے مریدین کی جماعت کو ذکر تلقین کرنے کا متدل۔(ص:۳۹۴)

> پاس انفاس کی مشق \_ (ص:۴۰۴) صوفیه کا کشف، باب سوم فصل اول (ص:۲۲۲)

(۵) فضائلِ قرآن مجید : سلوک الی الله یعنی مرتبهٔ احسان کے حصول کے تین طریقے۔(ص:۵۲۷)

مذكوره بالاحواله جات كو' فضائلِ اعمال' سے نكال كرملا حظه كر ليجئے۔

اس کتاب میں صوفیہ کے احوال واقوال اور واقعات اس کثرت سے ہیں کہان کا حصاء مشکل ہے، جس شخص کی کتاب خانقاہ اور اہلِ خانقاہ کے قصوں اور تذکروں سے بھری ہو،کیا وہ ہر حال میں ہرشخص کو گوشہ نشینی حجور کر جماعت کے لیے نکل پڑنے کا قائل اور داعی ہوسکتا ہے؟ بات در اصل یہ ہے کہ حضرت شیخ الحديثٌ كى طبيعت ميں اعتدال تھا، ان كورجال شاسى كا ملكہ حاصل تھا، نہ وہ اس کے قائل تھے کہ دین کے دیگر شعبہ جات کوچپوڑ چھاڑ کریا معطل کر کے جماعت میں نکل پڑو، نہ وہ اس کے داعی تھے کہ دعوت وتبلیغ سے اہلِ علم و خانقاہ کو وابستہ ہونے کی ضرورت نہیں؛ بلکہ وہ دعوت وخانقاہ میں چولی دامن کا تعلق وربط کرنے کے متمنی اور کوشاں تھے، ان کے گرامی نامہ کا ایک اقتباس کہ: ''میری ایک پرانی تمناہے کہ خاص اصول کے ساتھ مشائخ طریقت کے یہاں یہ جماعتیں آ دابِ خانقاہ کی بجا آوری کرتے ہوئے خانقاہوں سے فیض اندوز ہوں...' الخ (جو سطورِ بالامیں گذر چکاہے ) شاہدعدل ہے۔

اور بیاعتدال ان کواپیخ محبوب چپا جان حضرت مولا نامحد الیاس صاحب معدد اثنت میں ملاتھا۔ ثقدراوی حضرت مولا نامحد منظور نعمانی ناقل ہیں:

''ایک بار (حضرت مولا نامحمدالیاس صاحبؓ نے ) فرمایا: حضرت مولا نا تھانو گ نے بہت بڑا کام کیا ہے، بس میرا دل بیہ چاہتا ہے کہ تعلیم تو ان کی ہواور طریقۂ تبلیغ میرا ہو، کہ اس طرح ان کی تعلیم عام ہوجائے گی'۔ (ملفوظات: ۵۸)

ملاحظہ کیجئے! جو چاہت حضرت مولانا محمد الیاس صاحبؓ کی تھی وہی تمنا حضرت شیخ فرمارہے ہیں، مولانا محمد الیاس کے الفاظ بہ نظر غائر ملاحظہ کیجئے، خانقاہ وتبلیغ کو ملاکر حضرت تھانو ک کی تعلیم عام کرنے کا جذبہ ہے، ینہیں فرمایا کہ: میری تبلیغ عام ہوجائے گی، یعنی اپنی جماعت کا بقااور دوسروں کی فناکے وہ قائل نہیں تھے۔

# حضرت مولا نااحمب عسلى لا موريٌ كي قيمتى نصيحت

ایک موقع پرشیخ الاسلام والتفسیراهام الا ولیاء حضرت مولا نااحمد علی لا ہور گ نے حضرت جی مولا نامجمہ یوسف صاحب گونصیحت کرتے ہوئے فرمایا تھا:

''ایک بات یا در کھیں کہ کسی حق پرست جماعت کا باطل پرستی کی طرف پہلا قدم یہ ہوتا ہے کہ ، وہ یہ بجھنے لگ جائے کہ ہمار ہے سواد وسری کوئی دینی جماعت حق پرنہیں ہے ، اور ہماری جماعت کی بقاد وسروں کی فناہی کی صورت میں ہوسکتی ہے۔ دیکھنا! آپ کی جماعت میں کہیں بیاحساس و تأثر پیدا نہ ہوجائے ، ہم تو ہرآن آپ حضرات کے لیے دعا کرتے ہیں کہ اللہ تعالی مولا نامجہ الیاس صاحب ؓ کے اس ککشنِ منبی ہمیشہ ہمیشہ ہمیشہ ہر سبز وشاد اب رکھ'۔ (شخ الحدیث نمبر، بحوالہ حسن تدبیر، فروری ۲۰۱۲)

حضرت خیخ کی طبیعت مسیں اعتدال کے خمونے ان ہی کے گرامی ناموں کی روشنی مسیں حضرت ثیخ کی طبیعت میں اعتدال کے چندنمونے ملاحظہ کیجئے:

توکونسا کام اختیار فرما کیں گے؟ (۱) مکتوب از طرف مولوی عبداللہ صاحب مظاہری حضرت سیدی مولائی دامت انوار ہم العالیہ السلام علیم ورحمة اللہ و برکاته

صحیفہ قدی نے مشرف فر مایا۔ حال ہی میں ایک خیال پیدا ہوا ہے کہ اگر بالفرض آقائے دو جہاں سالٹھ آلیہ ہم اس وقت دنیا میں موجود ہوتے یا (اب) تشریف لے آئیں ، تو آپ سالٹھ آلیہ ہم دین کا کونسا کام اختیار فر مائیں گے؟ تبلیغ کریں (گے) یا درس و تدریس شروع فر مائیں (گے)، یا تصنیف و تالیف کا کام لے کر بیٹھ جائیں گے یا خانقاہ قائم فر مائیں گے؟ خادم کوتو یقین کامل ہے کہ آقائے دو جہاں صالٹھ آلیہ ہم طرف سے کیسو ہو کر اپنے اسی شکستہ کی کی مرمت کی طرف متوجہ ہو جہاں گوجا نیں گے، متوجہ ہی نہیں، اپنی عزیز جان کو قربان فر مادیں گے؛ کیوں کہ اس قصر کی تعمیر جن قربانیوں سے ہوئی ہے وہ کسی دردمندانسان سے نفی نہیں، جب کہ قصر کی تعمیر جن قربانیوں سے ہوئی ہے وہ کسی دردمندانسان سے نفی نہیں، جب کہ اغیار کے لیے حضور انور سالٹھ آلیہ ہم کواس قدر بے جینی وکرب لاحق تھا تو اپنوں کی وجہ

سے کیا کچھ ہوگا، اس کا صحیح اندازہ ذرامشکل ہے۔ میرے آقا! اس وقت آقائے دو جہاں کے دین کے واسطے سب ہی کچھ قربان کرنے کی ضرورت ہے، اور بغیر اپنے آپ کو مٹائے ہوئے دین محمدی صلافی آلیا ہی کا احیاء غیر ممکن ہے۔ جب حضور صلافی آلیا ہی کے حضور میں اپنی اس بدحال امت کے نامہ اعمال پیش ہوتے ہوں گے توقلب اطہر پر کیا اثر ہوتا ہوگا، جب بھی یہ تصور آجا تا ہے تو کیا عرض کیا جائے کہ قلب پر کیا گذرتی ہے!۔ بس آقا! اپنے اس سیاہ کار خادم کو اسی راہ میں قربان کراد سے وقط

جواب از: حضرت اقدس (شیخ الحدیث مولا نامحمه زکریاصاحب) قدس سره اس قسم کے فضول خیالات میں وقت ضائع کرنے کی ضرورت نہیں ، درس وتدریس یا خانقاہ وغیرہ سب حضورا قدس سالیٹی کیٹم ہی کے کام کی تکمیل ہے۔ کیا آپ کا خیال ہے کہ اگر درس و تدریس بند کر کے سب اس کام میں لگ جا نیں توعلم باقی ره جائے گا؟ جس چیز پرخود اللہ جل شانہ نے "فلولا نفر" الایة سے تنبیه فرمائی ہو اس کوسرسری نہ مجھنا جاہئے۔جس طرح بیاہم کا م ہے اسی طرح خانقاہ وغیرہ بھی اہم ہے۔ حق تعالی شانہ کاشکرادا کیجئے کہ اس نے ایک اہم دینی کام میں لگا رکھا ہے،اوراس کاشکریہ ہے کہ اہتمام سے کام میں لگےرہے۔دوسرے دینی کاموں کی بے وقعتی شیطان کا حملہ ہے، اس سے بیخنے کی کوشش کرتے رہیں۔کیا حضور حضور صلَّاللَّهُ إِلَيْهِمْ كَى جامع ذات سب كامول كوبيك وقت كرسكتي تقى \_اگر دوسر \_\_ ضعفاءسب کوجمع نہ کرسکیں تو اس میں نقص نہیں۔اس قسم کے خیالات تکبر کا پیش خیمه ہوتے ہیں۔فقط (تربیت السالکین، ص: ۱۸،۴۱۷) محمد ذکریا ۱۲ مرمحرم ۲۹ جو

تنب نیخ وذ کرمسیں کون مقت رم ہے؟ (۲)اپنے ایک متعلق مولا نامحمد احمد بٹلہ مقیم رائے ونڈ (پاکستان) کے نام اپنے گرامی نامہ میں تحریر فرمایا:

میں خود بھی تبلیغ والوں کو ذکر کی طرف (بعنی خانقاہ والوں کی طرف) اور خانقاہ والوں کو تبلیغ والوں کو ذکر میں کونی جے ہے۔ کیا کرتا ہوں ، اور جب مجھ سے کوئی پوچھا کرتا ہے کہ: تبلیغ اور ذکر میں کونی چیز مقدم ہے؟ تو میں جواب دیا کرتا ہوں کہ: کھانے اور خانقاہ کہ: کھانے اور خانقاہ کہ: کھانے اور خانقاہ والوں کو تبلیغ کی اہمیت بتا تا ہوں ، جس کو دونوں فریق کے بے وقوف اپنی چیز کی تو ہین سمجھتے ہیں ؛ حالاں کہ احمق بینیں سمجھتے کہ جس چیز میں وہ مشغول ہے وہ تو بین سمجھتے ہیں ؛ حالاں کہ احمق بینیں سمجھتے کہ جس چیز میں وہ مشغول ہے وہ تو خطعز بین ، حالاں کہ احمق بینیں کی طرف متوجہ کرتا ہوں ........میرا بیہ خطعز بین مولوی احسان و دیگر کو بھی دکھا دینا ، اور ان سے بیکھی کہد دینا کہ: دونوں چیز دوں پر خاص نگر انی رکھیں ، ایک کو دوسرے کی وجہ سے چھوڑ یں نہیں ، اور یہی تا کید دوستوں کو کرتے رہیں ۔ (اپینا میں : ۲۸۳٬۳۲۳)

مسسر کزِشب کی آمدور فیسسر کھیا کریں (۳) اپنے ایک متعلق جناب عبدالباری صاحب مدراسی کوتحریر فرمایا: دین کافکر بھی دین ہی ہے،ضرورت اس کی ضرور ہے جس کو پہلے بھی لکھا جاچکا کہ: وقباً فوقباً گنجائش نکال کرنظام الدین (مرکزتبلیغی جماعت) کی آمدورفت رکھا کریں۔(ایپناُس:۳۵۰)

### ذاكر كوفقب رئ حبانيو

(۴) ایک دن حضرت مولانا محمہ یحیٰی صاحب مدنی۔ جومستقل مبلغ سے، پہلے حضرت مولانا محمہ یحیٰی صاحب ما بیعت سے، پھر حضرت مولانا محمہ یوسف صاحب کا ندھلوئ سے بیعت سے، پھر حضرت شیخ سے تجدید بیعت کی - کواور ایک خاص تعلق دار کو بہت اہتمام سے متوجہ ہوکر فرمایا کہ:''غور سے سنو!اگر کوئی شخص تبلیغ میں نہ لگتا ہواور ذکر شغل کرتا ہوا سے حقیر نہ جانیو'۔ (اینا ص: ۵۱)

## تبلیغی مسر کز کوحن نقساه بهنادیا

(۵) کانپور میں تبلیغی جماعت کے امیر اور دیگرا حباب نے بیتجویز کیا کہ تبلیغی جماعت میں ذکر کا اہتمام ہو، اس کے لیے ۲۶ / آدمیوں نے اپنے نام پیش کیے، جن میں بعض حضرت اقدس رائے پورٹ سے، بعض حکیم الاسلام حضرت قاری محمد طیب صاحبؓ سے، بعض حضرت مولا ناعلی میاں صاحبؓ سے بیعت صحے۔ ان کی تین جماعتیں بنادی گئیں اور ان کے ذکر کے اوقات مغرب بعد، عشاء بعد تجویز کر دیے گئے، اور تجویز کیا گیا کہ ساتویں روز تبلیغی اجتماع کے دن اخیر شب میں سب کیجائی ذکر کریں، ان سب کی نگرانی کی درخواست حضرت اقدیں مفتی محمود صاحب گئو، کی سے کی گئی، حضرت مفتی صاحب نے پوری تفصیل اقدیں مفتی محمود صاحب گئو، کئے سے استفسار فرمایا۔ حضرت شیخ نے جواباً تحریر فرمایا:

''دل تو بہت چاہتا ہے کہ بیسلسلہ کسی طرح جاری ہو جائے ، اللہ تعالی شانہ مددفر مائے ، اور خدا کرے کہ آپ ہی کے ذریعہ سے بیسلسلہ چلے''۔ (ایفناص:۱۵۷،۱۵۲)

د کھ لیا! تبلیغی مرکز کوخانقاہ کاروپ دیا جار ہاہے۔

### ايك اعلان: تبليغ مسين وقت لگانا

ایک موقع پرایک اجلاس میں حضرت شیخ الحدیث نے بیاعلان کرایا کہ: ‹‹بعض لوگ په جمحتے ہیں کہ بلیغ اور تصوف دوالگ الگ چیزیں ہیں، میں ڈ نکے کی چوٹ کہتا ہوں کہ: پیملی العموم صحیح نہیں، کیوں کہ میراتعلق بذاتِ خود تبلیغ سے بھی ہے،اور بزرگی اورتصوف سے بھی ؛بعض مشائخ اپنے مریدوں کو بلیغ میں لگنے سے منع کرتے ہیں اور یوں کہتے ہیں کہ: بہتوحید مطلب کےخلاف ہے، بیران کامنع کرنا قاعدۂ کلیہاوراصولِ کلیہٰ ہیں ہے؛ بلکہ مشاکُخ اور بزرگوں کا اپنا اپنا مزاج ہوتا ہے، بیان کامنع کرنااییا ہی ہے جیسے ڈاکٹر یاحکیم کسی کوشکر کے استعال سے روک دے، چناں چہذیا بطس میں روک دیتا ہے، بعض بیاروں کونمک سے روک دیا جا تاہے،بعض کو یانی سے روک دیا جا تاہے،تواس کو پیمجھ لینا کہ یہ ممانعت ہر شخص کے لیے ہے بالکل غلط ہے، یا یہ کہ میرے چیا جان کو حکیم مسعود احمد نے یا نی کوروک دیا تھا،متواتر سات سال تک یانی نہیں پیا،تواس کو قاعدۂ کلیہ مجھ لینا یہ سب غلط ہوگا۔ میں چوں کہ حضرت قدس سرہ کا بھی آ دمی ہوں اور حضرت رائے پوری سے بھی مجھے اجازت ہے؛اس لیے بڑے زور سے کہوں گا کہ جہاں

تك هو سكتيليغ ميس وقت لگانا" ـ (آپ بين ١٢٦٦/)

الحاصل! حضرت شیخ الحدیث کے ملفوظ سے بینتیجہ نکالنا کہ، وہ انفرادی زندگی بنانے کے بالمقابل اجتماعی زندگی تعمیر کرنے کے قائل تھے، ان کی ذات کے ساتھ انصاف نہیں، بیان کے مزاج ومشن کے بھی خلاف ہے۔

# تزكيية نفس اورتبايغ كي شرعي حيثيي

تزکیۂ نفس (تصوف) اور مروجہ دعوت و تبلیغ دونوں میں اہم کون ہے؟ کس کوکیا جائے،کس کوچھوڑا جائے؟ ترجیحی پہلو جھنے کے لیے دونوں کی شرعی حیثیت جاننا ضروری ہے،لہذا اصل جواب سے پہلے شرعی حیثیت پر کلام کیا جاتا ہے۔

# عسام تسبايغ واجب نهسين

حکیم الامت حضرت مولانا شرف علی تھا نو کی تحریر فرماتے ہیں:

''ایک اعتراض مولویوں (اوراہل علم) پر بیکیا جاتا ہے کہ: بیلوگ مخدوم بیتے ہوئے گھروں اور مدرسوں ،اور مسجدوں میں بیٹے رہتے ہیں ،اور قوم کی تباہی پران کور حمٰہیں آتا ،اور گھروں سے نکل کر گمراہوں کی دشگیری (اوران کی ہدایت کی فکر) نہیں کرتے ،لوگ بگڑتے چلے جاتے ہیں ،کوئی اسلام کو چھوڑ رہا ہے ،کوئی احکام سے بالکل بے خبر ہے ؛لیکن ان کو کچھ پرواہ نہیں ،حتی کہ بعض لوگ تو بلانے سے بھی نہیں آتے اور آرام میں خلل نہیں ڈالتے۔

اس کا جواب میہ ہے کہ میہ اعتراض اس وقت کسی درجہ میں ان لوگوں کے حق میں صحیح ہوسکتا تھا کہ تبلیغِ اسلام واحکام اب بھی فرض ہوتی ؛ تب بے شک

ضروری تھا کہ گھر گھر، شہر شہر سفر کر کے جاتے یا کسی کو جیجیجے، اور لوگوں کو احکام سناتے؛ لیکن اب تو اسلام واحکام شرقاً وغرباً (دنیا کے کو نے کو نے میں) مشہور ہو چکے ہیں، کوئی شخص ایسانہیں جس کے کا نول میں اصولاً وفر وعاً اسلام نہ پہنچ چکا ہو، اور جولوگ کسی قدر لکھے پڑھے ہیں ان کو تو بذر بعیۂ رسائل مختلف مذاہب تک کا بھی علم ہے، (اور آج کل تو انٹر نیٹ کے ذریعے سارے عالم میں اسلامی عقائد واحکام شائع ہو چکے ہیں)، اور اگر کسی مقام پر فرضاً کوئی احکام کا بتلانے والانہ بھی پہنچ ہیں تا ہم اس مقام کے لوگ (اگر گل نہیں تو بعض سہی) دوسرے مقامات پر پہنچ ہیں اور احکام سنے ہیں (اور ان بعض سے دوسرے بعض کو پہنچے ہیں۔)

بہرحال جن مقامات کا ہم کوعلم ہے، ان میں سے کوئی مقام ایسانہیں جہاں اسلام واحکام نہ پہنچے ہوں، اور فقہاء نے '' کتاب السیر'' میں تصریح فرمادی ہے اور عقل میں بھی یہ بات آتی ہے کہ، جہاں اسلام واحکام پہنچ گئے ہوں وہاں تبلیغ واجب نہیں؛ البتہ مندوب ہے۔

پس جب تبلیغ واجب نہیں تو اس کے ترک پر ملامت کیسی؟ اورا گرترکِ مستحب پر بیالزام ہے،سواول تو وہ محلِ الزام نہیں۔

دوسرے اس سے قطع نظر، اگر ان لوگوں کو کوئی ضروری شغل نہ ہوتو کچھ گنجائش بھی ہے؛لیکن جولوگ اسلام کی دوسری خدمت کر رہے ہیں وہ بھی جب ضروری کا موں میں لگ رہے ہیں تو پھرشبہ کی گنجائش کہاں ہے!۔

دوسرے جس طرح علما کومشورہ دیا جا تاہے کہان گمراہوں کے گھر پہنچ کر ہدایت واصلاح کریں،خودان گمراہوں کو بیرائے کیوں نہیں دی جاتی کہ فلاں جگہ علما (ومشائخ) موجود ہیں ہم ان سے اپنی اصلاح کرلو۔

تیسرے کیا اسلام کی میہ خدمت صرف علما ہی کے ذمہ ہے، دوسرے دنیا دار مالدار مسلمانوں کے ذمہ نہیں؟ یعنی ان کوبھی چاہیے اور شمجھیں کہ علما کو معاش سے فراغت نہیں، آپس میں کافی سر مایہ یعنی رو پیہ جمع کر کے علما کی ایک جماعت کو خاص اسی کام کے لیے مقرر کریں، اور ان کی کافی مالی خدمت کر کے معاش سے خاص اسی کام کے لیے مقرر کریں، اور ان کی کافی مالی خدمت کر کے معاش سے ان کو مستغنی کریں، پھر وہ علما معاش سے بے فکر ہوکر اس خدمت کو انجام دیں، جس طرح مشنری کے لوگ بڑے بڑے مشاہرے پار ہے ہیں اور جا بجالکچر دیتے اور رسائل تقسیم کرتے پھر رہے ہیں۔

اور ہمارے حضراتِ معرضین کو جو بیاعتراضِ مذکورعلما پرسوجھاہے وہ انہیں مشنر یوں کی مساعی کود کیھ کرسوجھاہے، اور بیاس وقت کچھ عام عادت ہوگئ ہے کہ اصل حقیقت میں غور نہیں کرتے، بس دوسری قوموں کے رسم وراج کوا پنار ہنما بنا کران کی موافقت و مخالفت کو معیار استحسان و عدم استحسان کا قرار دیا ہے۔ چوں کہ مشنری کے لوگ ایسا کررہے ہیں اور علما کوالیسا کرتے کم دیکھاہے، بس اعتراض کردیا، لیکن قطع نظر حقیقت بینی کے جس کے متعلق بندہ نے عرض کیا ہے، یہ بھی نہ کردیا، لیکن قطع نظر حقیقت بینی کے جس کے متعلق بندہ نے عرض کیا ہے، یہ بھی نہ دیکھا کہ اپنے علما پران کے علما کے برابر سعی نہ کرنے کا الزام دینے سے پہلے ہم بیہ بھی تو دیکھا لیں کہ آیا ہمارے دنیا داران کے دنیا داروں کے برابر بھی مالی اعانت کرتے ہیں یا نہیں ؟ یہاں وہی منگل صادق آئی ہے: "حفظت شیئاو غابت علی الشیاء"۔

البته اگر کوئی ایسامقام (جنگل، جزیره) ثابت ہوجائے (جہاں اب تک

اسلام کی تبلیغ نہیں ہوسکی) ہتو بے شک وہاں تبلیغ اسلام کے وجوب کا انکار نہیں؛ لیکن بیو جوب علم کے ساتھ خاص نہیں، سب اہلِ اسلام پر اپنی اپنی وسعت کے بقدر واجب ہوگا۔ (حقوق العلمص: ۴۹ تا ۵۲ مطبوعہ تھانہ بھون)

### مذاہب اربعہ کی تصب ریح

مذاہبِ اربعہ کے فقہاء، مجتہدین،محدثین اورمفسرین نے بھی اس کی تصریح فرمائی ہے:

شیخ الحدیث حضرت مولانا محمد زکریا صاحبؒ اپنی مشہور کتاب''اوجز المسالک شرح موطامالک''میں نقل فرماتے ہیں:

أمااليوم فقدانتشرت الدعوة فاستغنى بذلك عن الدعاء قال أحمد: كان النبى وَلَمُ الله الدين النبى وَلَمُ وَلَمُ الله الدين وَلَمُ وَلَمُ الله الدين وَلَمُ وَلَمُ الله الدين وعلا الاسلام، ولا أعرف اليوم احداً يدعى، قد بلغت الدعوة كل أحد، فالروم قد بلغتهم الدعوة ، و علموا ماير ادمنهم، و انما كانت الدعوة في اول الاسلام، و إن دعافلا بأس.

قال الموفق: قوله في اهل الكتاب و المجوس لا يدعون فهو على عمومه؛ لان الدعوة قدانتشرت وعمت فلم يبق منهم من لم تبلغه الدعوة الأنادر بعيد, واما قوله: يدعى عبدة الاوثان فليس بعام, فان من بلغته الدعوة منهم لا يدعون, وان و جدمنهم من لم تبلغه الدعوة دعى قبل القتال.

(۲) امام ما لك كشا گروابن حبيب ما لك فال فرماتے ہيں:

روى ابن حبيب عن المدنيين من اصحاب مالك: انما الدعوة اليوم في من لم يبلغه الاسلام ولايعلم مايقاتل, واما من بلغه الاسلام و علم مايدعى اليه وحارب وحورب كالروم و الافرنجى ممن دانى أرضى الاسلام و عرفه فالدعوة فيهم ساقطة. (أوجز المسالك شرح الموطأمالك, كتاب الجهاد, باب النهى عن قتل النساء والولدان في الغزو ٢٣٠/٨)

#### (۳)امام نو وی شافعیٔ شرحِ مسلم میں تحریر فرماتے ہیں:

وفي هذه المسألة ثلاثة مذاهب حكاها المازري والقاضي: احداها يجب الإنذار مطلقا، قاله مالك وغيره وهذا ضعيف؛ والثاني: لا يجب مطلقا، وهذا أضعف منه أو باطل؛ والثالث: يجب إن لم تبلغهم الدعوة ولا يجب إن بلغتهم لكن يستحب، وهذاهوالصحيح، وبه قال نافع مولى ابن عمر، والحسن البصري، والثوري، والليث، والشافعي، وأبو ثور، وابن المنذر، والجمهور. قال ابن المنذر: وهوقول أكثر أهل العلم، وقد تظاهرت الأحاديث الصحيحة على معناه، فمنها هذا الحديث، وحديث قتل كعب بن الأشرف، وحديث قتل ابن أبي الحقيق. (شرح مسلم للنووي، كتاب الجهاد والسين باب جواز الاغارة على الكفار الذين بلغتهم دعوة الاسلام، ١١/٢)

#### حافظ ابن حجرٌ فتح الباري ميں تحرير فرماتے ہيں:

وذهب الأكثر إلى أن ذلك كان في بدء الأمر قبل انتشار دعوة الإسلام، فإن وجد من لم تبلغه الدعوة لم يقاتل حتى يدعى، نص عليه الشافعي. (فتح البارى شرح البخارى، كتاب الجهاد، باب دعوة اليهودوالنصارى، ٢٠٨/٢)

### (۴)علامهابن ہمام حفی فتح القدیر شرح ہدایہ میں تحریر فرماتے ہیں:

وفي المحيط: بلوغ الدعوة حقيقة أو حكما بأن استفاض شرقا وغربا أنهم إلى ماذا يدعون وعلى ماذا يقاتلون؟ فأقيم ظهورها مقامها. انتهى. ولا شك أن في بلاد الله تعالى من لا شعور له بهذا الأمرفيجب أن المدار عليه ظن أن هؤلاءلم تبلغهم الدعوة فإذا كانت بلغتهم لا تجب ولكن يستحب.... وقيد هذا الاستحباب بأن لا يتضمن ضررا, بأن يعلم بأنهم بالدعوة يستعدون أو يحتالون أو يتحصنون وغلبة الظن في ذلك بما يظهر من أحوالهم كالعلم بل هو المراد ، وإذا فحقيقته يتعذر الوقوف عليها. (فتح القدير شرح الهداية ، كتاب السير باب كيفية القتال ٢٣/٥)

### التفسيرالمنير ميں ہے:

ان الدعوة الى الاسلام و نشرها في أفاق العالم و الامر بالمعروف و النهى عن المنكر من فروض الاسلام الكفائية . (التفسير المنير ١٠/٣) احكام القرآن للجصاص ميں ہے:

قال الله تعالى: (ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر), قال أبو بكر: قد حوت هذه الأية معنيين: أحدهما وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر, والأخر: أنه فرض على الكفاية ليس بفرض على كل أحدفي نفسه إذا قام به غيره ؛ لقوله تعالى: ولتكن منكم أمة ، وحقيقته تقتضي البعض دون البعض ، فدل على أنه فرض على الكفاية إذا قام به بعضهم سقط عن الباقين ، ومن الناس من يقول: هو

فرض على كل أحدفي نفسه.... والذي يدل على صحة هذا القول أنه إذا قام به بعضهم سقط عن الباقين كالجهاد وغسل الموتى وتكفينهم والصلاة عليهم ودفنهم، ولولا أنه فرض على الكفاية لما سقط عن الاخرين بقيام بعضهم به. (احكام القرآن للجصاص ٢٩/٢م، مطبوعه سهيل اكيدُمي، لاهور)

#### فتاوي

ہمارے علمانے بھی نصوص کی روشنی میں عمومی دعوت وتبلیغ کوفرضِ کفایہ لکھا ہے۔ فتاویٰ سے چند حوالے نقل کیے جاتے ہیں: '' فتاویٰ محمود یہ' میں مذکور ہے:

(سوال) کیاتبلیغ دین اس زمانه میں واجب ہے یا کچھا ور؟

(جواب) تبلیغ دین ہر زمانہ میں فرض ہے، اس زمانے میں بھی فرض ہے؛ اس زمانے میں بھی فرض ہے؛ لیکن فرض علی الکفا سے، جہال جتنی ضرورت ہواسی قدراس کی اہمیت ہوگ، اور جس میں جیسی اہلیت ہواس کے حق میں اسی قدر ذمہ داری ہوگی، امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کی صراحت قرآن کریم میں ہے، سب سے بڑا معروف ایمان ہے اور نہی عن المنکر کفر ہے، ہر مؤمن اینی اپنی حیثیت کے موافق مکلف ہے کہ خدائے پاک کے نازل فرمائے ہوئے دین کو حضرت رسولِ مقبول صلاحی ہیں ہوئے دین کو حضرت رسولِ مقبول صلاحی کی ہدایت کے موافق بہنچا تارہے۔ (فاوئ محدود یہ /۲۰۳، ۲۰۳، مطبوعہ کرا جی)

'' فتاویٰ حقانیہ'' میں مذکورہے:

خلقِ خدا کواوامر کی دعوت دینااورنواہی ہے منع کرنا شرعاً فرضِ کفایہ ہے،

جو کہ بعض کے انجام دینے سے کل کا ذھے فارغ ہوجا تا ہے، فرضِ عین کی رائے رکھنا خطا پرمحمول ہے؛ تا ہم اپنے آپ کورذ اکل سے پاک کرنا فرضِ عین ہے۔
(فاویٰ حقانیہ ۲۸/۲)

'' کفایت المفتی''میں مذکورہے:

(سوال) تبلیغی تحریک فرض عین ہے یا فرض کفایہ؟

(جواب) فرضِ عین تونہیں ہے؛مگر فرضِ کفایہ میں شبہیں۔

( كفايت المفتى ٢، كتاب العلم ١٠ مطبوعة تعماني يريس و الى)

مذکورہ بالاعبارات ونصوص سے معلوم ہوا کہ: تبلیغ دین فرضِ کفایہ ہے، اور فرضِ کفایہ کا تھم یہ ہے کہ اگر بعض لوگ کرلیں تو باقی سے ساقط ہوجائے گا،اور اگرکوئی نہ کرے توسب گنہگار ہول گے۔

# تزكي يفس

تبلیغ کی شرعی حیثیت واضح کرنے کے بعداب تزکیۂ نفس اور تصوف پر کلام کیا جاتا ہے:

تصوف کے کئی نام ہیں: علم القلب، علم الاخلاق، احسان سلوک اور طریقت؛ بیسب ایک ہی چیز کے مختلف نام ہیں، قرآن وسنت میں اس کے لیے زیادہ تر''احسان''کا لفظ استعال ہوا ہے، اور ہمارے زمانہ میں لفظِ''تصوف'' زیادہ مشہور ہوگیا۔ بہر حال حقیقت ان سب کی ایک ہے، اور وہ بیہ ہے کہ ہمارے بہت سے افعال جس طرح ہمارے ظاہری اعضاء سے انجام یاتے ہیں، اس طرح

بہت سے اعمال ہمارا قلب انجام دیتا ہے، جن کو' اعمالِ باطنہ' کہا جاتا ہے، جس طرح ہمارے ظاہری افعال شریعت کی نظر میں کچھا چھے اور فرض و واجب ہیں اور کچھ ناپسندیدہ اور حرام و مکروہ؛ اسی طرح باطنی اعمال قرآن وسنت کی نظر میں کچھ نیسندیدہ اور فرض و واجب ہیں، جیسے: تقویل ، اللہ کی محبت ، اخلاص ، توکل ، صبر وشکر ، تواضع ، خشوع ، قناعت ، حلم ، سخاوت ، حیا ، رحم دلی وغیرہ؛ ان باطنی پسندیدہ اخلاق کو ' نفضائل' اور' اخلاقِ حمیدہ' کہا جاتا ہے ، اور کچھ باطنی اعمال برے اور حرام ہیں ، جیسے: تکبر ، عجب ، غرور ، ریا، حبِ مال ، حبِ جاہ ، بخل ، بزدلی ، لالچ ، وثمنی ، حسر ، کینہ ، سنگ دِلی اور بے محل یا حد سے زیادہ غصہ وغیرہ؛ ان کو' رزائل' یا حسر ، کینہ ، سنگ دِلی اور بے محل یا حد سے زیادہ غصہ وغیرہ؛ ان کو' رزائل' یا حسر ، کینہ ، سنگ دِلی اور بے محل یا حد سے زیادہ غصہ وغیرہ؛ ان کو' رزائل' یا ۔

''فضائل''اور''رزائل'' کی ایک طویل فہرست ہے،جس کی تفصیلات کتبِ تصوف میں موجود ہیں۔

جس طرح ظاہر کے بچھا عمال فرضِ عین اور بچھ حرام ہیں، اسی طرح باطن کے اعمال میں بھی بچھ فرض ہیں اور بچھ حرام، اور ان باطنی فرائض برعمل کرنا اور باطن کی حرام خصلتوں سے اجتناب کرنا ہی تصوف کی باطن کی حرام خصلتوں سے اجتناب کرنا ہی تصوف کی اصطلاحی تعریف جوامام غزائی نے تفصیل سے بیان کی ہے اس کا جامع مانع خلاصہ علامہ ابن عابدین شامی نے بیاکھا ہے:

هو علم يعرف به أنواع الفضائل وكيفية اكتسابها وأنواع الرذائل وكيفيةاجتنابها.(مقدمةردالمحتار١/١٢)

تصوف وہلم ہےجس سے اخلاقِ حمیدہ کی قشمیں اوران کو حاصل کرنے کا

طریقہ اور اخلاق رذیلہ کی قسمیں اور ان سے بینے کا طریقہ معلوم ہوتا ہے۔ دل کی یا کی،روح کی صفائی اورنفس کی طہارت ہر مذہب کی جان اور نبوتوں کا مقصدر ہاہے، رسول الله صلّ الله الله عليه کی بعثت کے جو تین مقاصد قر آنِ حکیم میں بتائے گئے ان میں دوسرا بیرے کہ ''ویز کیھٹم'' (البقرة: ۲۹ ا، ال عمران: ۱۲۴، الجمعة: ٢) ترجمه: "آيمسلمانون (كاخلاق واعمال) كانزكيفر ماتع بين" قرآن نے ہرانسان کی کامیابی ونامرادی کامدار بھی اسی تزکیۂ نفس پررکھا ے: "قَدُ اَفْلَحَ مَنْ زَكْهَاوَقَدُ خَابَ مَنْ دَسِّهَا" (الشمس: ٩، ١٠) ترجمه: فلاح اسے ملے گی جواس نفس کو یا کیزہ بنائے ،اور نامرادوہ ہوگا جواس کو (گناہ میں ) دھنسائے۔ اور بتایا کہ گناہ ظاہری اعضاہی سے نہیں ہوتے؛ بلکہ باطن کے بھی گناہ ہیں، دونوں سے بچنا فرض عین ہے اور ہر گناہ موجب عذاب ہے؛ خواہ ظاہر کا ہویا باطن كارار شاورباني ہے: "وَذَرُوا ظَاهِرَ الْإِنَّم وَبَاطِنَهُ إِنَّ الَّذِينَ يَكْسِبُونَ الْإِنَّمَ سَيُجْزَوْنَ بِمَا كَانُوا يَقْتَرفُون "(الانعام:١٢٠) ترجمه: اورتم ظاهري وباطني دونول قسم کے گناہ جھوڑ دو، یہ یقینی بات ہے کہ جولوگ گناہ کماتے ہیں،انہیں ان تمام جرائم کی جلد ہی سزاملے گی جن کاوہ ار تکاب کیا کرتے تھے۔

سورهٔ بقره کی آیتِ کریمه اورسورهٔ آل عمران اورسورهٔ جمعه کی آیات میں آل حضرت سلی این ایک ہی مضمون ایک ہی طرح کے الفاظ میں آیا ہے۔ چنال چه باری تعالی فرماتے ہیں: "رَبَّنَا وَابْعَثُ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتُلُو عَلَيْهِمْ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِيهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيرُ البقرة: ۱۲۸) ترجمہ: ہمارے پروردگار! اِن میں ایک ایسارسول بھی الْحَکِیم". (البقرة: ۱۲۸) ترجمہ: ہمارے پروردگار! اِن میں ایک ایسارسول بھی

بھیجنا جو اِن ہی میں سے ہو جو اِن کے سامنے تیری آیتوں کی تلاوت کرے، انہیں کتاب اور حکمت کی تعلیم دے اور ان کو پاکیزہ بنائے، بیشک تیری اور صرف تیری ذات وہ ہے جس کا قتد اربھی کامل ہے، جس کی حکمت بھی کامل۔

حفرت مفتی محمد شفیع صاحبٌ مذکوره بالا آیت کی تفسیر میں تحریر فرماتے ہیں:

"آل حضرت صلّ اللّه اللّه اللّه کے اس دنیا میں تشریف لانے کے مقاصد یا آپ صلّ اللّه اللّه کے عہد و رسالت کے فرائض منصبی تین بیان کیے گئے ہیں: ایک تلاوت آیات، دوسر نے تعلیم کتاب و حکمت، تیسر نے لوگوں کا تزکیهُ اخلاق و غد ،'

پھرمفتی صاحبؓ پہلے دونوں مقاصد کی تفصیل تحریر فرمانے کے بعد تیسرےمقصد کی تفصیل میں فرماتے ہیں:

''تیسرا فرض آن حضرت صلّ الله کے فرائض منصی میں تزکیہ ہے، جس کے معنیٰ ہیں: ظاہری و باطنی نجاسات سے پاک کرنا، ظاہری نجاسات سے تو عام مسلمان واقف ہیں، باطنی نجاسات کفراور شرک، غیراللہ پراعتا کی اوراعتقا دِفاسد نیز تکبروحسد، بغض، حبِ دنیا وغیرہ ہیں، اگر چیملی طور پرقر آن وسنت کی تعلیم میں ان سب چیزوں کا بیان آگیا ہے؛ لیکن تزکیہ کوآپ کا جداگانہ فرض قرار دے کر ان سب چیزوں کا بیان آگیا ہے؛ لیکن تزکیہ کوآپ کا جداگانہ فرض قرار دے کر اس کی طرف اشارہ کر دیا گیا، کہ جس طرح محض الفاظ کے سبحضے سے کوئی فن حاصل نہیں ہوتا، اسی طرح نظری وعلمی طور پرفن حاصل ہوجانے سے اس کا استعال اور کمال حاصل نہیں ہوتا جب تک کسی مربی کے زیر نظران کی مشق کرکے عادت نہ کمال حاصل نہیں ہوتا جب تک کسی مربی کے زیر نظران کی مشق کرکے عادت نہ گالے حساوک وقصوف میں کسی شیخ کامل کی تربیت کا یہی مقام ہے کہ قرآن وسنت

میں جن احکام کو علمی طور پر بتلا یا گیاہے ان کی عملی طور پر عادت ڈالی جائے۔

ہدایت واصلاح کے دوسلسلے: کتاب اللہ اور رِجال اللہ

اب اس سلسله کی دو باتیں اُور قابلِ نظر ہیں: اول بیر کہ اللہ جل شانہ نے ابتدائے آفرینش سے انسانوں کی ہدایت واصلاح کے لیے ہمیشہ ہرزمانے میں خاتم الانبياء صلَّاتِهُ إِيَّاتِهِ مَك دوسلسله جاري ركھے ہيں: ايك آسانی كتابوں كا، دوسر ب <u>اس کی تعلیم دینے والے رسولوں کا؛</u> جس طرح محض کتاب نازل فرمادینے کو کافی نہیں سمجھا،اسی طرح محض رسولوں کے بھیجنے پر بھی اکتفاء ہیں فرمایا؟ بلکہ دونوں سلسلے برابر جاری رکھے، اللہ جل شانہ کی اس عادت اور قر آن کریم کی شہادت نے قوموں کی صلاح وفلاح کے لیے ان دونوں سلسلوں کو یکساں طور پر جاری فر ماکر ایک بڑے علم کا دروازہ کھول دیا کہ،انسان کی صحیح تعلیم وتربیت کے لیے نہ صرف کتاب كافى ہے،نه كوئى مربى انسان؛ بلكه ايك طرف آسانى ہدايات اورالهى قانون كى ضرورت ہے جس کانام کتاب یا قرآن ہے، دوسری طرف ایک معلم اور مربی انسان کی ضرورت ہے جواپنی تعلیم وتربیت سے عام انسان کوآسانی ہدایات سے روشاس کرکےان کا خوگر بنائے؛ کیوں کہ انسان کا اصلی معلم انسان ہی ہوسکتا ہے، کتاب معلم یا مربی نہیں ہوسکتی، ہاں تعلیم وتربیت میں معین ومدد گار ضرور ہے'۔ (معارف القرآن ا /۳۳۲،۳۳۵)

خط کشیدہ الفاظ غور سے پڑھیں، جن حضرات کا بید دعوی ہے کہ تزکیہ و تربیت کے لیے کسی شیخ کے یاس جانے کی ضرورت نہیں، مروجہ بلیغ کی نقل وحرکت اصلاح کے لیے کافی ہے،ان کی واضح تر دید ہور ہی ہے۔

تفصیل بالاسے سمجھ میں آگیا ہوگا کہ تصوف و تزکیہ کا کام بھی نبیوں والا کام ہے، اس کا افکار قرآن کی صرح نص کا افکار ہے، یہ بھی معلوم ہوا کہ جس طرح ہر مرد وعورت پر اپنے اپنے حالات و مشاغل کی حد تک ان کے فقہی مسائل جاننا فرضِ عین ہے، اسی طرح جو اخلاقِ حمیدہ اس میں موجو زئیس، انہیں حاصل کرنا، اور جو رذائل اس کے نفس میں چھے ہوئے ہیں ان سے بچنا، تصوف کے جتنے علم پر موقوف ہے اس کاعلم حاصل کرنا، فرضِ عین ہے، اور پورے علم تصوف میں بصیرت موقوف ہے اس کاعلم حاصل کرنا، فرضِ عین ہے، اور پورے علم تصوف میں بصیرت ومہارت بیدا کرنا کہ دوسروں کی تربیت بھی کر سکے بیفرضِ کا بیہے۔

حضرت مفتی محمد شفیع صاحب عنوان ' علمِ تصوف بھی فرضِ عین میں داخل ہے' کے ذیل میں رقم طراز ہیں:

''احکام ظاہرہ نماز، روز ہے کوتوسب ہی جانے ہیں کہ فرضِ عین ہیں اور ان کاعلم حاصل کرنا بھی فرضِ عین ہے، حضرت قاضی ثناء اللہ پائی پڑگ نے ''تفسیر مظہری' میں اسی آیت (''و ما کان المؤمنون لینفروا کافة ''الایة ) کے تحت لکھا ہے کہ: اعمالِ باطنہ اور محرماتِ باطنہ کاعلم جس کوعرف میں ''علم تصوف'' کہا جاتا ہے، چول کہ یہ باطنی اعمال بھی ہر شخص پر فرضِ عین ہے تو ان کاعلم بھی سب پر فرضِ عین ہے، آج کل جس کوعم ہی تھوف کہا جاتا ہے وہ بھی بہت سے علوم و معارف و معارف و محاشف و واردات کا مجموعہ بن گیا ہے، اس جگہ فرضِ عین سے مراداس کا صرف موہ حصہ ہے جس میں اعمالِ باطنہ فرض و واجب کی تفصیل ہے، مثلاً عقائد صحیحہ جس کا قائد صحیحہ جس کا طن و رجہ میں فرض تعلق باطن سے ہے، یا صبر، شکر، توکل، قناعت وغیرہ ایک خاص درجہ میں فرض تعلق باطن سے ہے، یا صبر، شکر، توکل، قناعت وغیرہ ایک خاص درجہ میں فرض

ہے، یاغرور و تکبر، حسد و بغض، بخل وحرصِ دنیا وغیرہ جواز روئے قر آن وسنت حرام ہیں، ان کی حقیقت اور اس کے حاصل کرنے یا حرام چیز وں سے بچنے کے طریقے معلوم کرنا بھی ہرمسلمان مردوعورت پر فرض ہے، علمِ تصوف کی اصل بنیا داتنی ہی ہے جوفرضِ عین ہے۔ (معارف القرآن ۴۹۰٬۴۸۹/۴)

تحرير بالا مين "تفسير مظهرى" كا حواله ويا كيا بهاس كى عبارت بيه: واما العلم اللدنى الذى يسمون اهلها بالصوفية الكرام فهو فرض عين؛ لان ثمر اتها تصفية القلب عن اشتغال بغير الله تعالى و اتصافه بدوام الحضور، و تزكية النفس عن رذائل الاخلاق من العجب والكبر والحسدو حب الدنياو الكسل فى الطاعات و ايثار الشهوات و الرياء و السمعة و غير ذلك، و تجليتها بكرام الاخلاق من التوبة و الرضا بالقضاء و الشكر على النعماء و الصبر على البلاء و غير ذلك؛ و لا شك ان هذه الامور محرمات و فرائض على كل بشر اشد تحريماً من معاصى الجوار ح واهم افتراضاً من فرائضها.

(تفسير مظهري التوبة ٢/٣)

#### فقہ کی مشہور کتاب'نشامی' میں ہے:

أن علم الإخلاص والعجب والحسد والرياء فرض عين, ومثلها غيرها من افات النفوس: كالكبر والشح والحقد والغش والغضب والعداوة والبغضاء والطمع والبخل والبطر والخيلاء والخيانة والمداهنة والاستكبار عن الحق والمكر والمخادعة والقسوة وطول الأمل و نحوها مماهو مبين في ربع المهلكات, من الإحياء. قال فيه: ولا ينفك عنها بشر, فيلزمه أن يتعلم

منها ما يرى نفسه محتاجا إليه, وإزالتها فرض عين ولا يمكن إلا بمعرفة حدودها وأسبابها وعلاماتها وعلاجها, فإن من لا يعرف الشريقع فيه.

(مقدمة ردالمحتار ١/٢١) مطبوعه: زكريا، ديوبند)

'' فتاوی علائے ہند''کے حاشیہ میں لکھاہے:

فرض کی دوشمیں ہیں: فرض عین اور فرض کفایہ۔'' فرض عین''اس فرض کو کہاجا تاہےجس کا ادا کرنا ہرمسلمان مردوعورت پرضروری ہے بعض مسلمانوں کے کر لینے سے باقی مسلمان سبکدوش نہیں ہوتے جیسے نماز ،روزہ ، حج ، زکوۃ وغیرہ ،اور '' فرضِ کفایی' وہ فرض ہے جوبعض لوگوں کے بقد رِضرورت ادا کرنے سے باقی مسلمانوں کے ذمہ سے ساقط ہوجا تا ہے، جیسے مسلمان میت کے فن دفن کا انتظام، نمازِ جنازه اور جهاد وغیره به پورے فقه اور پورے علمِ تصوف میں بصیرت ومهارت پیدا کرنا بھی فرض کفایہ ہے، کہا گر کسی بستی میں کوئی ایک شخص بھی ایسا ہوجو وہاں کے مسلمانوں کو پیش آنے والے شرعی مسائل بتائے اوران کے تزکیئر اخلاق کا کام بقدر ضرورت کر سکے تواس بستی کے باقی مسلمانوں کے ذمہ سے پیفرض ساقط ہوجا تا ہے،اوراگراس شہر میں ایک شخص بھی ایساموجود نہ ہوتو وہاں کے لوگوں پر فرض ہے کہ ایساعالم اپنے یہاں تیار کریں یا کہیں اور سے بلا کررکھیں ؛ ورنہ سب اہلِ شہر گنهگار ہول گے۔ (تفسیر معارف القرآن ۴۸۷/۴ تا ۹۰، بحوالہ مقدمہ فتاوی علائے ہندا /۸۱) والفرض الكفاية، وهو: ان يتعلم الرجل كل باب من العلم حتى يبلغ در جة الفتوي، فاذا قعداهل بلد عن تعلمه عصوا جميعاً, واذا قام من كل بلد واحدبتعلمه سقط عن الباقين، وعليهم تقليده فيما يقع لهم من الحوادث، و هوافضل من كل عبادة نافلة . (تفسير مظهري التوبة ٣٢٣/٣)

عباراتِ بالا سے معلوم ہوا کہ تصوف کے جس حصہ کا حصول فرضِ کفایہ ہے، اس کے لیے بستی میں کسی شیخِ کامل (خانقاہ) کا موجود رہنا ضروری ہے، اگر وہاں اس کا انتظام نہیں تو اہلِ بستی پر فرض ہے کہ ایسا شیخ اپنے یہاں مہیا کریں یا باہر سے بلانے کا انتظام کریں؛ ورنہ پوری بستی کے لوگ گنہگار ہوں گے۔

مروجہ بلیغ اور حصولِ تصوف کی شرعی حیثیت واضح ہونے کے بعد فیصلہ کرنا آسان ہے کہ بلیغ کا کام مستحب ہے اور تزکیہ فرضِ عین ہے ،مستحب کا حکم یہ ہے کہ کر بے تو تواب نہ کر بے تو گناہ نہیں ، جبکہ فرض کا تارک گنہگار اور قابلِ ملامت اور آخرت میں عذاب کا مستحق ہے۔

# صوفبائے کرام کے مجوَّ زہا کثر طریقے اور تعلیب سے انتظامی تدہیب ریں ہیں،احکام نہیں

استفتاء میں اصلاحِ نفس کے معالجات، اور تصوف کے اصطلاحی الفاظ مثلاً فنا فی الشیخ، توجہ، قلب پر فیضانِ رحمت، قلتِ طعام، قلتِ منام، قلتِ تعلق مع الخلق، کشف، مراقبہ، اجتماعی ذکر وغیرہ مذکور ہیں۔ اس لیے ان امور کی حقیقت سمجھنے کے لیے حضرت اقدس تھا نو کُن کا قیمتی اصول ذکر کیا جا تا ہے؛ تا کہ اشکالات ختم ہوجا نمیں۔

حضرات ِصوفیائے کرام نے اصلاحِ نفس کے لیے پچھ معالجاتِ روحانی اور ریاضت ومجاہدات کے خاص خاص طریقے بتلائے ہیں جوقر آن وسنت اور

صحابہ و تابعین کے ممل سے ثابت نہیں،اس سے بعض لوگوں کوشبہ ہوتا ہے کہ بیہ بدعت میں داخل ہیں، اور بعض لوگ اسی بناء پر اس طریق ہی کوغلط کہنے لگے، اور صوفیائے کرام سے بدگمان ہو گئے ،اور بلاشبہ بہت سے جاہل متصوف لوگوں نے ایسا کیا بھی ہے کہا کابر کی مقرر کردہ حدود سے تجاوز کیا اور شرک و بدعت میں مبتلا ہو گئے، ائمہ تصوف اور ا کا برسلف اس سے بری ہیں۔ (حکیم الامت)حضرت قدس الله سره نے اس کی حقیقت ایک ملفوظ میں اس طرح واضح فر مائی کہ: ''صوفیائے کرام جوتدابیر سالکین طریق کے لیے تجویز کرتے ہیں (یہ) وہ احکام نہیں جن کے نصوص قرآن و حدیث سے بطورِ ثبوت تلاش کرنے کی ضرورت ہو؛ بلکہ ایک انتظام اور معالجہ ہے اصلاح نفس کا؛ اسی لیے وہ ہرشخص کے لیے اس کی طبیعت اور حالت کے مناسب جدا جدا ہوتا ہے، مثلاً کبر کاحرام ہونا اور اس كا از اله فرض ہونا، بیتواحكام ہیں جوقر آن وسنت میں منصوص ہیں،اب از الهُ كبركے ليے مشائخ طريق مختلف قسم كى تدبيريں ہرايك كے حال كے مناسب تجویز فرماتے ہیں،کسی کو کہتے ہیں کہ:تم نمازیوں کی جو تیاں سیدھی کیا کرو،کسی کو كہتے ہیں كہا پنى نالائقى كا اعلان كيا كرو، محض انتظامى تدبيريں اورمعالجہ ہیں ؛ اس کے لیے ضروری نہیں کہ کوئی نص کتاب وسنت میں وارد ہو، اگر کوئی نصِ شرعی بیان بھی کر دی جائے تو وہ محض تبرع ہے؛ خلاصہ بیہ کہ احکام شرعیہ کے لیے تواصولِ شرعیہ اور تعاملِ سلف سے ثبوت ضروری ہے۔جو چیز قرآن وسنت اور تعاملِ صحابہ وتابعین سے ثابت نہ ہوا حکام میں اُس کا اختیار کرنا بدعت کہلاتا ہے ؛کیکن احکام

شرعیہ پرمل کرنے سے جو مجی موانع انسان کو پیش آتے ہیں،ان موانع کے ازالہ

کے لیے جو تدبیریں کی جائیں وہ ایک معالجہ ہے، ان تدبیروں کا قرآن وسنت سے ثابت ہونا ضروری نہیں،جس طرح جسمانی معالجہ کا حال ہے، کہ مریض کے لیے جوکوئی حکیم یا ڈاکٹرکوئی دوا، پر ہیز ،غذاءوغیر ہخصوص کر دیتا ہے،کوئی یہ یو چھے کہ بیکس آیت یا حدیث سے ثابت ہے کہ یہی دوااستعمال کی جائے؟ ظاہر ہے کہ یہ سوال بے جا اور ناوا تفیت پر مبنی ہے،قر آن وسنت سے اس چیز کا حلال ہونا ثابت ہو، یہ توضروری ہے،آ گے جتنی قیدیں،شرطیں کوئی ڈاکٹر، حکیم لگا تا ہے اس کی یا بندی کسی آیت وحدیث سے ثابت ہونا ضروری نہیں،اس کامدار تجربہ پر ہے۔ ہاں!ایک بات یادر کھنے کی ہے،اگر کوئی شخص حکیم، ڈاکٹر کی بتائی ہوئی تدبیراوراس کی لگائی ہوئی قیدوشر ط کوعبادت سمجھ کر کرے تو یہی بدعت ہوجائے گی۔معالجہ نفس کا ضروری ہونا تو قرآن وسنت اور تعاملِ صحابہ و تابعین سے ثابت ہے وہ عبادت اور ثواب ہے؛ لیکن اس کی کسی خاص صورت کوعبادت وثواب کا مدارقر اردینا که جونه کرےاس کو براسمجھے، بیاس کو بدعت کی حدمیں داخل کر دیتا ہے،خوب مجھ لیا جائے۔ (مجالس حکیم الامت ص/ ۱۹۲ تا ۱۹۴)

نوٹ: یہ یا درہے کہ مروجہ بینے کی شرعی حیثیت کے بارے میں سطور بالا میں جو کچھ لکھا گیا اس سے ہرگز ہرگزیہ مقصد نہیں کہ بینے کا کام چھوڑ دیا جائے، یہاں دو چیزیں ہیں: ایک شرعی حیثیت، دوسری چیزشرعی منشاء۔ شریعت کا منشاء یہ ہے کہ شرعی حدود میں رہ کردین کی نشر واشاعت کی ہرممکن کوشش کی جائے، یہ بیلیغ تمام انبیاء کیہم السلام کی سنتِ متوارثہ ہے، نبی کریم صلاح آپ میارک سنت ہے، اس کے خاطر آپ صلاح اللے میں اور حضرات صحابہ شنے اپنا محبوب وطن جھوڑا،

طائف کی تکلیفیں اور مشقتیں برداشت کیں، تاریخ کی کتابیں ان واقعات سے مجری ہوئی ہیں۔

#### عقب کی تشریح عقب کی تشریح سوال (۱): دعوت و تبلیغ کا؛ بلکه قر آن واحادیث کا متفقه فیصله ہے که ماضی میں جو پچھ ہوا، اور حال میں جو پچھ ہور ہاہے، اور مستقبل میں جو پچھ ہوگا وہ

صرف اورصرف الله تعالی ہی کا کرشمہ ہے، اور الله تعالی ہی اس کا مالک اور مختار ہے، اس سلسلہ میں کوئی اس کا شریک نہیں ہے، تو پھر بید کیا وجہ ہے کہ اہلِ تصوف ہمیشہ بینعرہ لگاتے ہیں کہ: مجھے جو بچھ ملا اور جو بچھ فیض و برکات وغیرہ ملاوہ شیخ اور

مرشد کی صحبت ہی میں ملا ہے، اور جو کچھ فیوضات وغیرہ آئندہ ملیں گے وہ بھی \* نیز میں ملا ہے، اور جو کچھ فیوضات وغیرہ آئندہ ملیں گے وہ بھی

صرف شیخ کی صحبت اور معیت ہی میں مل سکتے ہیں ، کیا ایسے دعووں اور نعروں سے عقید ہ تو حید پر زنہیں پڑتی ؟

جواب (۱): آپ نے ''عقید ہُ توحید''اور'' توحید مطلب'' میں خلط ملط کر دیا ہے۔عقید ہُ توحید کے معنیٰ ہیں: خدا تعالیٰ کو ذات وصفات میں واحد و کامل ویکتا و بے نظیر سمجھنا۔ (امدادالا حکام ۱۳۴۱)

'' توحید مطلب' بی تصوف کی اصطلاح ہے،اس کی تعریف امام ربانی حضرت مولا نارشید احمد گنگوہی نے ان الفاظ میں کی ہے:

'' توحیدمطلب اس کو کہتے ہیں کہ: اپنے شیخ کے متعلق اس کا یقین رکھے کہ دنیا میں اس کے علاوہ مجھ کومطلوب تک کوئی نہیں پہنچا سکتا ،اور گواس زمانے میں

دوسرےمشائخ بھی ہوں اوران ہی اوصاف ِ کاملہ سےمتصف بھی ہوں ؛ مگر میرا منزل مقصود پریهنچنااسی ایک کی بدولت ہوگا۔سوتو حیدمطلب،سلوک کا بڑارکن ہے،اورجس کو بیرحاصل نہ ہوگا وہ پرا گندہ و پریشان اور ہر جائی بنا پھرے گا،اورکسی جنگل میں بھٹکتا ہوا کیوں نہ ہلاک ہوجائے ،حق تعالیٰ کوبھی اس کی مطلق پرواہ نہ ہو گی۔ پس مشائخ زمانہ میں ہرشخص کے متعلق میہ جھنا کہ یہ بھی میری پیاس بجھا کر مطلب تک پہنچاسکتا ہے؛ سلوک کے لیے مضر ہے، بلکہ جس طرح حق ایک اور قبلہ ایک ہے،اسی طرح راہبرشیخ بھی ایک ہی کو سمجھے؛ورنہ بربادی کے سوائے کچھ حاصل نه ہوگا ،اوراسی پراگندگی میں بہتیرے تباہ ہو گئے ہیں ،سواگراس کا وسوسہ بھی آیا کہ عالم میں اس شیخ کے علاوہ کوئی دوسرا بھی مجھ کومطلب تک پہنچا سکتا ہے، تو ضرور شیطان اس پرقبضہ جمائے گا اور لغزش میں ڈال دے گا''۔ (امدادانسلوک ص: ۲۵،۲۴) '' تذكرة الرشيد''ميں حضرت گنگوہی كا ملفوظ نقل كيا ہے، مولا نا ولايت حسین صاحب فرماتے ہیں: میں نے ایک بار دریافت کیا کہ:مشہور ہے شیطان پیری صورت نہیں بناسکتا، کیا ہے چھے ہے؟ حضرت ( گنگوہی ؓ) نے ارشاد فر مایا: ہاں! اگرم یدکو'' توحیدمطلب'' حاصل ہو،اوراس کے بیمعنیٰ ہیں کہمرید کااعتقاد پیر کے ساتھ اس قدر راسخ ہو کہ دنیا کے اندراس کے سواکسی کو ذریعیۂ ہدایت نہ جھتا ہو، او كماقال، يهجى فرماياكه: توحيد مطلب كى تعريف "رسالهُ مكيه" مين خوب كى گئى ہے۔(تذکرۃ الرشد۲/۲۸)

نيز ملاحظه كيجيعنوان' وحدت مطلب كي تاكيد' ـ (انفاسِ عيلي ١١/٢)

### توحب دمطلب كيعمده مثال

فقیہ الامت حضرت مفتی محمود حسن گنگوہیؓ نے'' تو حید مطلب'' کوعمدہ مثال سے سمجھایا ہے:

ارشاد:ایک بچه ہے ڈیڑھ سال کا مجلس میں متعدد عورتیں ہیں، اس کی مان بیٹھی ہوئی ہے، بہن بیٹھی ہوئی ہے، پھو پی بیٹھی ہوئی ہے، چچی بیٹھی ہوئی ہے، یہ تجھی اس کی گود میں جاتا ہے بھی اس کی گود میں آتا ہے ؛لیکن جب بھوک لگتی ہے، دودھ بینا چاہتا ہے تو ماں ہی کا بیتان کھولتا ہے کسی اور کے پاس نہیں جاتا، بھوک پیاس اسی سے بجھا تاہے، یا مثلاً مریض ہےوہ جانتاہے کہ شہر میں فلاں فلال ڈاکٹر ہیں اور سب قابل ہیں ماہر فن ہیں ،مگراس کوایک سے عقیدت ہے تو علاج اسی سے کرائے گا،اگر چیہ بھتا ہے کہ اس سے بھی قابل اور بہتر ڈاکٹر موجود ہیں اوران کی قدر بھی کرتاہے، نا قدری کسی کی نہیں کرتا۔اسی طرح محبت اور تعلقات تو سب بزرگوں سے ہونے چاہئیں کیکن اپنی اصلاح وتربیت اسی شیخ کے ذریعہ ہوگی جس کا ہاتھ پکڑا ہے،اگراس کےخلاف کرے گاتو پریشان ہوگا اور مقصود حاصل نہیں ہو گا۔ چناں چەایک شخص نے اصلاح وتربیت کاتعلق توایک بزرگ سے قائم کیا؛مگر معمولات دوسرے کے بتانے پرشروع کر دیے،بس وہ اتنا پریثان ہے کہ کوئی حذبیں، وہ جلال آباد گیا حضرت مولا نامسیج اللہ صاحبؒ کے یہاں، وہ بہت ناخوش ہوئے اس بات پر، اور فر مایا کہ: تمہارا معاملہ بہت دشوار ہے، جب ایک بزرگ سے تعلق قائم کیا تو دوسرے کے پاس کیول گئے۔(ملفوظاتِ فقیدالامت١٠٥٣/٥٣)

''عقیدهٔ توحید' اور'' توحید مطلب' کی مذکوره بالاحقیقت سے معلوم ہوا کہ، مرید کا بیہ کہنا کہ مجھے جو کچھ ملا وہ اپنے شخ کا فیضان ہے، یہ درحقیقت ''توحید مطلب' کا تمرہ ہے، اس میں کوئی بات''عقیدۂ توحید' کے خلاف نہیں؛ اس لیے کہ مریدا پنے شخ کواللہ تعالی کی ذات یا صفات میں شریک مان کریہ بات نہیں کہنا ہے۔

امام ِ ربانی حضرت گنگوہی ' حقیقت توحید' کے دلائل بیان کرنے کے بعد فرماتے ہیں:

''الغرض توحيد كي عقلي و نقلي دليلين توبيش ازبيش بين ؛مگران مين چاريعني (۱) پیدا کرنا(۲) پرورش کرنا (۳) مارنااور (۴) جلانا ؛ سب میں زیادہ ظاہر ہیں کہ اس کے سواکسی میں بھی ان امور کی لیافت نہیں ہے۔ چناں چہت تعالی فرما تا بِ: اللَّهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحِييكُم. (الروم: ٣٠) ترجمه: حق تعالیٰ کی ذات وہ ہے جس نے تم کو پیدا کیا، پھرتم کورزق دیا، پھرتم کوموت دے گا اور پھراس کے بعدتم کوزندہ کرے گا۔ پس یکتائی حق تعالی کی صفتوں میں خاص الخاص صفت ہے، اور اسی وجہ سے تمام علماء اور صوفیاء اور جملہ مذاہب کے ائمهاس پرمتفق و یک زبان ہیں،اوراپنے عقیدہُ صحیحہ میں توحید کے متعلق کسی کی مشابہت یامعطل ہونے کا شائبہ بھی جائز نہیں سمجھتے ،اور واقع میں تو حید وہی ہے کہ جناب یاک عزاسمہ کوایسا لگانہ جانے کہ توحید کی حالت میں غیر کوحتی کہ اپنے نفس کے علم کو بھی موجود نہ یائے۔

اورصوفیہ کے نز دیک توحیدوہ ہے کہ توحید کی حالت میں توحید کو بھی ترک

کرے؛ کیوں کہ غیر کی طرف تو جہتی کہ تو حید کی طرف بھی (جوذاتِ حِق تعالیٰ کی غیرہے) تشبیہ میں داخل ہے۔واللہ اعلم' (امدادالسلوکس ١٩٨٠١٢)

حضرت حاجی صاحب قدش سرہ پہلے ایک شخص سے بیعت تھے اور ان کے خلیفہ تھے، بعد میں حضرت میاں جی نور محکر ؓ سے بیعت ہوئے۔اپنے شیخ کے بارے میں فرماتے ہیں:

تم ہوا نے نور محر ! خاص محبوبِ خدا ہند میں ہونائبِ حضرت محر مصطفی (ﷺ)

سجان الله! و یکھئے ان حضرات نے توحید میں کیسی احتیاط کی ،اس کا تو پوچھنا ہی کیا، جواس کا ذریعہ تھا، ان حضرات نے اس کا بھی حق ادا کر دیا، اور اب یہ حال ہے نہ تو تو حید ہی کو بیجھتے ہیں اور نہ اس کے ذریعے کو بیجھتے ہیں، پھراس کا حق کیاادا کریں گے؟ اولیاء الله نے اپنے پاس آنے جانے والوں کو توحید ہی توسکھا یا ہے، خودان کا ایک ایک ممل توحید میں ڈوبا ہوا ہوتا تھا کہ اس سے بادشاہ تک کومتا ٹر کر دیتے تھے۔ چنال چہا یک بزرگ سے ایک شخص نے بادشاہ وقت کے پاس سفارش کی درخواست کی ، انہوں نے سفارش نامہ لکھ دیا، اس میں یہ لکھا کہ: ''ان اعطیته فالمعطی ھو الله و انت المشکور، وان منعته فالمانع ھو الله و انت

المعذور "حاملِ رقعة تهارے پاس اپن حاجت لے كرجار ہاہے، اگرتم نے اس کی مراد کو پورا کر دیا تو حقیقتاً تو حاجت روا خدا ہے اور ہم شکر گذارتمہارے بھی ہوں گے،اورا گرتم نے اس کو نہ دیا توسمجھیں گے کہ مانع حقیقی تو خداہے،اسی کومنظور نه تھا؛ اس لیے تم کومعذور سمجھیں گے۔ بادشاہ نے جب اس سفارش نامہ کو پڑھا تو اُ تَحْمِل بِرُ ااورنه معلوم پھراس كوكتنا ديا ہوگا۔ (تاليفاتِ مِصلح الامت ا/٣٢٠،٣١٩)

حضرت تھانوی نوراللدمرقدہ نے نقل کیا کہ: حضرت مولا نا گنگوہیؓ فرمایا کرتے تھے کہ:اگرایک مجلس میں حضرت جبنید بھی ہوں اور حضرت حاجی صاحبؓ بھی ہوں تو ہم حضرت جنید کی طرف آئکھا ٹھا کر بھی نہ دیکھیں۔(افاضات ا/۱۷۲)

دير وحرم ميں روشنی شمس و قمرسے ہو تو کيا مجھ کو تو تم پیند ہو، اپنی نظر کو کیا کروں

(آپ بیتی ۲/۱۳۰)

مكتبهٔ محمود به ڈانجسپ

شیخ کی تعلیمات یمل کرنے میں قطعی الدلالة کا شبراوراس کاازالہ سوال (۲): اہلِ تصوف کا نظریہ ہے کہ: معروفات پڑمل کرنے کے لیے اور منکرات سے بچنے کے لیے پوراانحصار شیخ اور مرشد ہی پر رکھا جائے ،اور شیخ كى بتلائي ہوئي ترتيب اوراوراد وظائف سے حتى الامكان انحراف نه كيا جائے، بصورتِ اول ودیگر وقباً فوقباً اپنے شیخ کوآگاہ کرتے رہا جائے ،بعدہ شیخ جور ہبری فرماویں اس کومضبوط تھامے رکھنا کیا، اتنااونجا شیخ کا مقام ہوسکتا ہے؟ اور کیا اس سے قطعیٔ الدلالیۃ تک کا مقام متصورنہیں ہوتا ؟اور کیااس سے بیم فہوم نہیں ہوتا کہ

شیخ بھی نبی کی طرح معصوم ہوتا ہے؟ اور کیا بھی شیخ کی مکمل یا بعض رہبری بجائے مفید ہونے کے مہلک ہونے کا امکان ہوسکتا ہے؟ اور کیا کسی ولی کی (جو کہ غیر معصوم ہیں) اتنی کامل اتباع درست ہوسکتی ہے؟

جواب(۲)راہِ سلوک میں انقیاد، اتباع اور اطلاع اصل ہے، اس کی تشریح میہ جہ کہ: مرید اپنی رائے کوشنج کی رائے کوشنج کی رائے میں فنا کردے اور وقیاً فوقیاً اپنے احوال کی اطلاع دیتارہے۔

''امداد السلوک' میں عنوان''خلاصہ دستور العمل برائے سالکین' کے ذیل میں کھاہے:

''مرید کو خفلت سے بیدار ہونے کے بعد لازم ہے کہ اپنے آپ کوایسے شخ کے سپر دکر ہے جو صاحبِ معرفت ہو، امانت دار ہو، خیر خواہی و دیانت میں مشہور ہواور طریقت کی باریکیوں سے آگاہ ہو، پس کسی امر میں بھی اس کی مخالفت نہ کر ہے؛ تاکہ وہ شیخ رجوع الی اللہ کی کیفیت سے اس کو واقف کرے اور اسلام کے احکام شرعیہ وسلوک اس کو سکھائے؛ کیونکہ شیخ وہی ہوتا ہے جودین اور شریعت کو مریدوں کے دلوں میں راسنخ اور سیخ کم کرد ہے'۔ (امداد السلوک ص/۱۱۱))
مریدوں کے دلوں میں راسنخ اور شیخ پر مکمل اعتماد وانقیاد کی ضرورت' کے ذیل میں ایک اُور جگہ عنوان' شیخ پر مکمل اعتماد وانقیاد کی ضرورت' کے ذیل میں

''نیز جاننا چاہیے کہ جس کے دل میں سلوک الی اللہ کے ارادہ کا تخم قائم ہو تو اس کو اس کی بہت حفاظت کرنی چاہیے؛ کیوں کہ یہ نیبی مہمان ہے ( کہ ذرا بے توجہی میں خفا ہو کر چلا جائے گا اور پھر آنے کا نام نہ لے گا)، پس اس کوغنیمت

سمجھاوراس کے مناسب غذائیں لاکرسامنے رکھے؛ تاکہ پوری خوثی کے ساتھ ہضم کرے، اور الیی غذائیں در حقیقت سوائے شخ طریقت کے کہیں نہیں ماتیں؛
کیوں کہ ارادت کا خم مرید کے دل میں اس بچہ کی مثل ہے جو عالم غیب سے پیدا ہوکر عالم شہادت یعنی دنیا میں آوے، پس اس کی غذا بجر عالم غیب کے اس دودھ کے جواس کی مال کے پیتان سے نکلتا ہے، دوسری نہیں؛ بلکہ باز ارکا دودھ جھی نہیں ہے، اسی طرح ارادت کا نور جو مرید کے دل میں بتو فیق الہی عالم غیب سے پیدا ہوا ہے، اس کی تربیت بھی بجر معرفت کے اس پانی کے جس کو فیاضِ باری عزاسمہ چشمہ غیب سے بالمِ غیب کے دل پر پہنچائے، دوسری شئے نہیں ہوسکتی، اور اہلِ غیب وہ غیب سے مشرف ہوئے، اور فیوض مشائخ ہیں جو رسولِ کریم صلاح اللہ اللہ وا اور وہ اللہ والے ہوگے۔

چناں چہ' عوارف' میں حضرت سال الی ہے بیروایت منقول ہے کہ: جو
کچھ ت تعالیٰ نے میرے سینے میں ڈالاتھا، صدیق اکبر ﷺ کے سینہ میں ڈال چکا، پس
جس شخص کوارادت حاصل ہوتواس کوا پنی رائے اور عقل پر قناعت نہ کرنی چاہیے؛
بلکہ ایسے عارف شیخ کی تلاش میں کھڑا ہوجانا چاہیے جوصفاتِ مذکورہ سے متصف
ہو،خواہ شرق میں ملے یاغرب میں؛ کیوں کہ بغیراس کے چارہ نہیں ،اوراپنے آپ
کواس کے حوالہ کر کے اپنے تصرفات سے خارج ہوجانا چاہیے، اور ہر چند کہ
شیطان نفس کوموافق بنا کر یہ وسوسہ دل میں ڈالے کہ خدا جانے بیشنخ کامل ہے یا
منہیں؟ مگر چاہیے کہ ایسے شیخ کے متعلق جس میں اوصافِ مذکورہ موجود ہوں ۔اس
وسوسہ کو قلب میں بالکل جگہ نہ دے ،اور قوتِ مردانہ سے باند ہمت بن کراس کو دفع

کرے،اوراس حدیث کو یا دکرے کہ: سننااوراطاعت کرنااپنے او پرلازم پکڑو، اگر چیتمہارا حاکم عبشی غلام اور کم صورت ہی کیوں نہ ہو۔

یس بہر حال! اینے آپ کواپنے تصرف میں نہ چھوڑے؛ بلکہ اس شیخ کا تابع بن جائے؛ کیوں کہ صوفیہ نے کمالِ ارادت اور شیخ کی عدم مخالفت کے سبب یہاں تک مبالغہ کیا ہے کہ، فرماتے ہیں: مرید کو بلی کے تصرف میں ہونا بھی اس سے بدر جہا بہتر ہے کہوہ اسے تصرف میں رہے'۔ (امدادالسلوک ص/ ۱۳۳، ۱۳۳) تعجب ہوتا ہے! کہ شیخ کامل کے اتباع کو بے جوڑ مقد مات سے ملاکر آپ نے غلط نتیجہ نکالا ، کقطعی الدلالیۃ کا تصور ہوتا ہے ، شیخ نبی کی طرح معصوم ہوتا ہے وغیرہ۔ جسمانی معالج اطباءاور ڈاکٹروں کی رائے کااتباع کرنے ہی میں مریض ا پنی کامیابی تصور کرتے ہیں، طبیب جن امور کے کرنے کی تا کید کر تاہے ان کو انجام دیاجا تاہے، بدیر ہیزی سے اجتناب کیاجا تاہے؛ حالاں کہ طبیب مطبع شریعت بھی نہیں، وہاں کوئی پنہیں سمجھتا کہاس انقیاد سے طعی الدلالة کا تصور ہوتا ہے تو پھران روحانی اطباء (مشائخ سلوک) کے بارے میں اس قسم کے اعتر اضات بے جاہیں۔ انفاس عیسی میں ہے:

''ارشاد: مریدکوشنخ کی رائے سے مخالفت کاحق نہیں ہے، اگر چہدوسری شق بھی مباح ہو؛ کیوں کہ مرید کا تعلق شخ سے استاد شاگر د جیسا نہیں؛ بلکہ اس طریق میں مرید وشیخ کا معاملہ ایسا ہے جیسے مریض اور طبیب کا معاملہ ہے، کہ مریض کوطبیب کے فتو کی کی مخالفت جائز نہیں جب تک شریعت کے خلاف شیخ کا قول نہ ہو'۔ (انفاع میسی ا ۲۹) دیگر ہے ہے کہ شیخ طریقت کامتیع شریت ہونا ضروری ہے، تو وہ جو کچھ کے اثر یعت کی روشی میں کے گا،خلافِ شرع امور کی ہر گرتعلیم وتلقین نہ کرے گا، تو ایسے شیخ کا اتباع در حقیقت قرآن وحدیث کا اتباع ہے،خلاصہ یہ کہ یہ اعتراض بھی ذرائع ومقاصد میں خلط ملط کرنے سے پیدا ہوا ہے، آپ نے ذرائع کومقاصد کا درجہ دے کربے جوڑمقد مات سے خلط نتیجہ نکالا ہے۔فافھہ و تدبر

# فنافى الشيخ ،عناوفى الدين نهين

سوال (۳): فنا فی الشیخ یعنی اینی خود کی ذات کو بالکل پیج اور نیست سمجھنا اور شیخ کی ہستی ہی کوسب کچھ گردان کرایتی ذات کوان کے سامنے مٹادینا، کیا ہے حرت کے غلو فی الدین نہیں تو اور کیا ہے؟ لقوله تعالیٰ: ''لا تَعْلُوا فِي دِینِکُم'' الایة . ممنوع اور نا جائز نہیں ہے؟

جواب (۳): آپ نے ''فنافی اشیخ'' کوغلوفی الدین سمجھ رکھا ہے، اور اس پرطرہ یہ کہ آیت کریمہ ''لا تغلوفی دینکم'' (الآیة) سے استدلال بھی کر دیا، آپ کے چودہ سوالات میں سے اس تیسر سوال کا جواب اگر آپ کی سمجھ میں آگیا اور آپ نے تسلیم بھی کرلیا، توامید ہے کہ آپ کے استفتاء میں جوغلونمایاں مور ہاہے؛ وہ ختم ہوجائے گا۔

آپ کی حیثیت مستفتی کی ہے،اس کا تقاضہ تو یہ تھا کہ آپ یوں استفتاء فرماتے کہ:'' کیافنافی الشیخ غلوہے'؟ بجائے اس کے آپ نے فنافی الشیخ کوغلو کے درجہ میں اتار کراس غلطی پر استدلال بھی قائم کردیا، یاللعجب!!! پیطرزخوداز قسم غلو نہیں تو اُور کیا ہے؟ ایسے ہی لوگوں کے بارے میں شیخ الحدیث حضرت مولا نامحمہ زکر یاصا حب نور اللہ مرقدہ نے فرمایا ، اور بالکل صحیح فرمایا:

'' مجھے حیرت ہوتی ہے ان لوگوں پرجو پڑھے،نہ لکھے؛نام محمہ فاضل، دواخبار پڑھ لیے یاایک مہمل مضمون کسی اخبار میں لکھ دیا (یا کچھ وقت تبلیغی جماعت میں لگادیا۔ عبدالقیوم) اوران لوگوں پر تنقید شروع کر دیتے ہیں جوعلوم کے سمندر پیے ہوئے ہیں۔ ہمیشہ یاد رکھو! کسی پر تنقید کرنے اور رد کرنے کے واسطے اس کی بات کی حقیقت، اس کے دلائل کی قوت معلوم ہونا ضروری ہے، یہ انتہائی جماقت ہے کہ بغیر بات سمجھانا پ شاپ شروع کر دے، ہم لوگوں کی مثال اس بندر کی سی ہے کہ ایک ادر کی گرہ کہیں سے اٹھالی، اور اپنے آپ کو پنساری سے سے کہ ایک ادر کی گرہ کہیں سے اٹھالی، اور اپنے آپ کو پنساری سے سے کہ ایک ادر کی گرہ کہیں سے اٹھالی، اور اپنے آپ کو پنساری سے سے کہائی مراتب الرجالیا اسلامی سیاست ص ۲۲۰)

### عنـــلوکی حقیقـــــــــومذمّت

استمہید کے بعد سمجھ لیں:

(مفردات في غريب القرآن) عني بين حديث كل جانا - (مفردات في غريب القرآن)

لغت کے امام ابن اثیرؓ نے لکھاہے:'' غلو''حد سے تجاوز کرنا،تشد د کا راستہ اختیار کرنا،ابلنا،کھولنا۔(انہایة لابن الاثیر)

'' دین میں غلو' اس کو کہتے ہیں کہ: دین کے کسی کام کواس کی حدِ مسنون سے بڑھادیا جائے۔

شیطان انسان کا قمن ہے،قرآن مجید میں ارشاد ہے:"ان الشیطان

لكم عدوٌ فاتخذوه عدوًا "(الفاطر: ٢) ترجمه: بيشك شيطان تمهارا وشمن بع؛ تم بحي اسع شمن مجهور

شیطان کی اولین کوشش میہ ہوتی ہے کہ آ دمی کسی طرح بھی نیکی کا راستہ اختیار نہ کر ہے، اور گناہوں اورنسق وفجور کی زندگی میں مبتلا رہ کراپنی دنیا اور آخرت خراب کرتارہے،اس کے لیے شیطان وہ تمام حربے اختیار کرتا ہے جواس کے بس میں ہیں؛ تا کہ مسلمان اللہ تعالیٰ کے راستہ پرگامزن نہ ہو؛ لیکن اگر مسلمان الله تعالیٰ کے فضل وکرم اور اس کی تو فیق کے ساتھ اپنی ہمت سے کام لے، اور گناہوں کی دلدل سے نکل کر جنت کے راستہ پر چل پڑے ،تو شیطان سخت پریشان ہوتا ہے، شکاراس کے ہاتھ سے نکلا جارہا ہوتا ہے، مسلمان بورے صبر واستقامت اور ہمت اور حوصلہ کے ساتھ تمام شیطانی کوششوں کے باوجودواپس گناہوں کے راستہ پر جانے کے لیے تیار نہیں ہوتا ،تو پھر شیطان کا دوسرا حربہ یہ ہوتا ہے کہ آ دمی جس نیکی کی طرف جار ہاہے اس نیکی کے اندر اسے غلومیں مبتلا کر دے، یعنی جونیکی وہ کرر ہاہے اس نیکی کوشرعی حدود سے اس طرح بڑھا دے کہوہ نیکی خوداس کے لیے اور اس کے متعلقین کے لیے مصیبت کا ذریعہ بن جائے ، اور آ دمی غلومیں مبتلا ہوکر طرح طرح کے گنا ہوں کا شکار ہوجائے ؛ اسی لیے اگر گہری نظر سے دیکھا جائے توغلو عام دوسرے گناہوں سے زیادہ نقصان دہ اور پیجیدہ ہے؛ کیوں کہ عام گنا ہوں کوتومسلمان خود گناہ سمجھتا ہے، اور اس میں مبتلا ہونے کو گناہ جانتا ہے، جبکہ دین داری میں غلو کرنے والے کواینے گناہ کا اکثر اوقات انداز ہ بھی نہیں ہوتا، وہ یہی سمجھتا ہے کہ میں نیکی میں ترقی کرر ہاہوں؛ حالاں کہوہ شرعی حدود سے تجاوز کر کے گناہ بلکہ کئی گناہوں میں مبتلا ہور ہاہوتا ہے؛اس لیے کتاب اللہ اور سنتِ رسول اللہ میں''غلو'' کو تحق سے روکا گیاہے۔

#### ديني اعمال مسين عناو

غلوکی اس ہلاکت خیزی کے پیشِ نظر دین کے تقریباً تمام وہ شعبے اور دین کے تقریباً تمام وہ شعبے اور دین کے اعمال ج اعمال جن میں لگنے کا بی کریم سل ٹھ آئی ہے ہے مہ دیا، اور آپ نے ان اعمال کے فضائل بیان فرمائے، ان ہی تمام شعبوں میں حدسے گزرنے کو آپ سل ٹھ آئیہ ہم نے ناپسند فرمایا، اور امت کے لوگوں کو ان ہی شعبوں میں غلوسے بچانے کے لیے اہم ترین ہدایات دی ہیں۔

اسلام کے اہم دینی ارکان نماز ، روزہ ، ذکوۃ ، حج میں غلو کی اجازت نہیں ، تو باقی نیک کاموں میں اور دین کے دیگر شعبوں میں غلو کیسے جائز ہوگا!!!۔

وضو کتنا نیک عمل ہے! مگراس کے باوجود وضومیں غلو کرنے کوظم سے تعبیر فرمایا: "فمن زاد علی هذا فقد اساء و تعدی و ظلم" (مشکوة ار ۴۷) یعنی جس نے (تین مرتبہ پر) زیادہ کیا تواس نے برا کیا، حدسے تجاوز کیا اورظم کیا۔

نفل نماز میں اتنا منہمک ہونا کہ جس سے صحت متأثر ہو یا حقوق العباد پامال ہونے کی واقعات ہیں جن پامال ہونے کی واقعات ہیں جن میں حقوق العباد یا حقوق نفس ضائع ہونے کی وجہ سے آپ سالٹا الی الی نمازجیسی مہتم بالثان عبادت میں اعتدال کی تعلیم فرمائی۔

احادیث میں نفلی روزوں کی ترغیب وارد ہوئی ہے؛اس کے بے شار

فضائل ہیں؛ مگر نفلی روزوں کی بھی ایک حد ہے، مسلسل روز ہے رکھنا جیے' صوم الدہ'' کہاجا تاہے، یااس طرح مسلسل روز ہے رکھنا کہ نے میں افطار نہ کیا جائے، جسے' صوم وصال'' کہاجا تاہے، عام لوگوں کے لیے شرعاً ممنوع ہے، اسی طرح استے نفلی روز ہے رکھنا جس سے جسم کونقصان پہنچنے گئے، یا بینائی کم ہونے گئے، یا مہمانوں کے حقوق یا مال ہونے میاں بیوی کی از دواجی زندگی متاثر ہونے گئے، یا مہمانوں کے حقوق یا مال ہونے لگے؛ غلومیں داخل ہے، صحابی رسول حضرت عبد اللہ بن عمروبن عاص کو کھیجت فرماتے ہوئے نبی کریم صلاح الیہ ہے فرمایا: ''ولا تزد علیہ'' یعنی اور (دیکھو) اس سے زیادہ نہ کرنا۔ یوراوا قعم ملاحظہ کیجئے: مشکوۃ؛ ص/ ۱۷۹ پر ہے۔

نما زکے بعد زکوۃ اسلام کا اہم رکن ہے، ہر صاحبِ نصاب پر مخصوص مقد ارکا سال میں ایک مرتبہ نکالنا فرضِ عین ہے، زکوۃ کے علاوہ بھی اللہ تعالیٰ نے قرآن شریف میں اور نبی کریم صلّ ٹیاآئیلِ نے بے شار احادیث میں انفاق فی سبیل اللہ کے بڑے بڑے بڑے برٹے وضائل بیان فرمائے ہیں؛ لیکن اتنے فضائل اور اتنی ترغیب کے باوجود جب بھی صحابہ کے اپنا سارا مال اللہ کے راستہ میں خرج کرنے کی اجازت مائلی ، تو آ ب صلّ ٹیاآئیلِ نے انہیں اجازت نہیں دی؛ بلکہ یہی نصیحت فرمائی کہ سارا مال اللہ کے راستہ میں خرج نہ کرو؛ بلکہ اپنے یاس بھی رکھو۔

ایک صحابی ؓ نے اپناسارا مال -جوسونے کی ڈلی کی شکل میں تھا- آپ سالٹھائیلہ کی خدمت میں انفاق فی سبیل اللہ کے لیے پیش کیا،تو آپ سالٹھائیلہ نے ان پرسخت ناراضگی کا اظہار فرمایا۔ملاحظہ سیجئے:ابوداودمع بذل المجہود، کتاب الزکوة،باب الرجل یخرج من مالہ ۳سر ۵۸،۵۷۔

مج كرنے كے مستقل فضائل ہيں،اس مبارك سفر كے ليے تيارى كرنے اورضروری سازوسامان اینے ہمراہ رکھنے کا حکم ہے،اینے اوپرایسی یابندیاں خود عائد کرلیناجس سے جج کی مشقت بڑھ جائے؛ ناپیندیدہ اورغلوہے،اس کی ممانعت مستنداور سی احادیث میں وار دہوئی ہے، یہاں اس کی گنجائش نہیں۔ تفصيل بالاسے کوئی بھی سمجھ دارمسلمان جسے اللہ تعالی نے تھوڑی سی عقل دى ہوا ور جورسول الله صلَّالله الله على سجى اتباع كى دل سے خوا ہش ركھتا ہو، به آسانى سمجھ سکتا ہے کہ جب نماز،روزہ،زکوۃ، حج جیسی مہتم بالشان عبادتوں میں غلوکی اجازت نہیں، تو ان کےعلاوہ دوسری عبادتوں میں اور دین کے دوسرے کاموں: تبلیغ وغیرہ میں غلوکر کے فنافی التبلیغ ہوجانا،اور دین کے دوسرے منصوص شعبوں کا قولاً وعملاً انکار کرنا، یا ان شعبول سے وابستہ حضرات کوطعن وتشنیع کرنا، کسے جائز ہوسکتاہے!!!۔

ہوسماہے : : : حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی قدس اللہ سرہ نے لکھاہے کہ: ' اسلام
میں بدعت کواس لیے سخت جرم قرار دیا کہ وہ تحریف دین کاراستہ ہے ، پچھلی امتوں
میں یہی ہوا کہ انہوں نے اپنی کتاب اور اپنے رسول کی تعلیمات پراپنی طرف
سے اضافے کر لیے ، اور ہرآنے والی نسل ان میں اضافہ کرتی رہی ، یہاں تک کہ
یہ بیج نہ دہا کہ اصل دین کیا تھا؟ اور لوگوں کے اضافے کیا ہیں؟''۔
حضرت مفتی محمد شفیع صاحب قدس سرہ نے ' تفسیر معارف القرآن' میں
تحریر فرمایا ہے کہ: ''تحریف دین کے اسباب میں سے ایک بڑا سبب دین میں

تعمق وتشد دیعنی غلوفی الدین ہے'۔

چند سطور کے بعد حضرت مفتی صاحب قدس سرہ لکھتے ہیں:

''مگرافسوس ہے کہ رسول اللہ سال قالیہ کاس قدرا ہتمام اور شریعت کی ابندیوں کے باوجود آج امتِ مسلمہ اسی غلوکی بری طرح شکار ہے، دین کے سارے ہی شعبوں میں اس کے آثار نمایاں ہیں'۔ (تفیر معارف القرآن ۱۲۲/۲)

اس لیے جو دینی احباب، دین کے اہم کا موں مثلاً تبلیغ، جہاد، مناظرہ، تعلیم، سیاست وغیرہ میں اپنی زندگیاں وقف کرتے ہیں، اس بات کوقدم قدم پر ملحوظ رکھیں کہ وہ کہیں غیر محسوس طور پر غلوکا شکار تونہیں ہو گئے ہیں؟ کیوں کہ بیغلو ان کی دینی خدمات کوسٹے کرسکتا ہے اور ہم سب بیحدیث شریف ہمیشہ یا در کھیں:
"ایا کم والغلوفی الدین، فانما اہلک من کان قبلکم الغلقُ فی الدین' یعنی: خبر دار! دین میں غلوہی نے خبر دار! دین میں غلوہی نے جہادہ کیا گلاک کیا تھا۔ (نیائی، متدرک حاکم)

#### ایک واقع، غلوسے اعت دال کی طب رف

اخیر میں بہ مقتضائے" و تواصوابالحق" (ایک دوسرے کوحق بات کی نصیحت کریں) اور "الدین النصیحة " (دین سارا کاسارا خیرخواہی کا نام ہے) حضرات صحابہ رضوان اللہ تعالی علیہم اجمعین کے حوالہ سے ایک واقعہ نقل کیا جاتا ہے، کہ یہ حضرات اپنے کسی بھائی کوغلو میں مبتلا پاتے تواعتدال کی جانب متوجہ کرتے ، دین کے مختلف شعبول میں کام کرنے والے حضرات کو بھی ان کے نقشِ قدم پر چلنا چاہیے۔ یہ واقعہ تیج بخاری میں ہے اور دوجلیل القدر صحابہ "کا ہے: ایک

حضرت سلمان فارسی الله جو ہجرت کرکے مدینہ منورہ آئے تھے۔، اور دوسرے حضرت ابوالدرداء اللہ جو مدینہ پاک ہی میں رہتے تھے۔اور جن کا اصل نام عامریا عقو بمرتھا۔ نبئ کریم صلافی ایکی نے ہجرت کے بعد دونوں کے درمیان مواخات یعنی بھائی بندی کروائی تھی ۔ تیجے بخاری میں ہے:

اخى النبي وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله والله وال

 حضرت سلمان ٹے کہا: آپ بھی کھائے، انہوں نے جواب دیا کہ: میراتو روزہ ہے۔ حضرت سلمان نے کہا کہ: جب تک آپ نہیں کھاؤگ، میں بھی نہیں کھاؤںگا، پھر (بعد میں) دونوں نے کھانا کھایا۔ جب رات کوسونے کا وقت ہواتو حضرت ابوالدرداء عبادت کے لیے کھڑے ہونے لگے، توحضرت سلمان نے کہا: ابھی سوجاؤ، وہ سو گئے پھراٹھنے گئے، توحضرت سلمان ٹے پھر کہا: ابھی سوجاؤ، پھر جب آخر شب ہوئی توحضرت سلمان ٹے حضرت ابوالدرداء ٹسے فر مایا: اب اٹھ جاؤ، دونوں اٹھے، دونوں نے تہجد کی نماز پڑھی۔ پھر حضرت سلمان ٹے فر مایا: اب اٹھ شک تمہارے رب کا بھی تم پرحق ہے، اور تمہارے نفس کا بھی تم پرحق ہے، حضرت ابوالدرداء ٹنجی کی بیاس پنچے اور ساراوا قعد نقل کیا، تو نبی صافح ایک کے بیاس پنچے اور ساراوا قعد نقل کیا، تو نبی صافح ایک کے بیاس پنچے اور ساراوا قعد نقل کیا، تو نبی صافح ایک کے بیاس پنچے اور ساراوا قعد نقل کیا، تو نبی صافح ایک کے بیاس کنچے اور ساراوا قعد نقل کیا، تو نبی صافح ایک کے بیاس کنچے اور ساراوا قعد نقل کیا، تو نبی صافح ایک کہا۔ (فعر الباری ۲۰۹/۲۰۱۱)

اور دوسری روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ جب عویمر ابوالدرداء ٹے نئی کریم سالا ٹائیل کے پاس جاکر بیروا قعہ سنایا (تاکہ علوم کرسکے کہ س کاطر زعمل بہتر ہے؟) تو آپ سالا ٹائیل کے پاس جاکر بیروا قعہ سنایا (تاکہ علوم کرسکے کہ س کاطر زعمل بہتر ہے؟) تو آپ سالا ٹائیل کے بیری سے فرمایا: ''اے وی براسلمان تم سے زیادہ دین کی سمجھ رکھتے ہیں'۔ اور ایک روایت کے مطابق آپ سالا ٹائیل کے حضرت سلمان فارس کی تصدیق کرتے ہوئے ارشاد فرمایا: ''سلمان کو بڑاعلم دیا گیا ہے'۔ (ایسنا) حضرت ابوالدرداء ٹاور حضرت سلمان فارس کے اس واقعہ سے بیری معلوم ہوتا ہے کہ، آپس میں دینی محبت رکھنے والے حضرات خواہ تدریسی بھائی ہوں یا خانقا ہی،اگرا پنے احباب میں سے سی کو حدِ شری ہوں یا تعلیمی تبلیغی بھائی ہوں یا خانقا ہی،اگرا پنے احباب میں سے سی کو حدِ شری

سے نکلتا ہوا دیکھیں تو محبت ، نرمی اور حکمت کے ساتھ اعتدال کی جانب اس کی دین رہنمائی کردی؛ تا کہ وہ غلومیں مبتلانہ ہو۔

(ماخوذاز:ماہنامہ 'البلاغ'' کراچی،شارہ صفرالمظفر تاریج الثانی سس سراھ

اور یہ بھی معلوم ہوا کہ جوغلومیں مبتلا ہواس کو جب اعتدال کی تعلیم دی جائے ، تو سرتسلیم نم کر کے اس پر عمل بھی کر ہے اور رہنمائی کرنے والے کو برا بھلانہ کہے؛ بلکہ اپنا خیرخواہ اور ہمدرد سمجھے، دیکھئے! مذکورہ واقعہ میں حضرت ابوالدرداء اللہ معمول کے مطابق رات کوعبادت کے لیے جب اٹھے تو حضرت سلمان نے فرما یا: "نہ فنام . . . "سوجائے ، ان کے اس کہنے پر حضرت ابوالدرداء اللہ چوں و چراسو گئے ، اور برا بھلا بھی نہیں کہا کہ ، تم پر دلیں پھر میر ہے مہمان ، مجھے عبادت سے روکنے والے کون ہو؟۔

# لَاتَغُلُوْافِيدِينِكُمْ ك*َاتْفُسِير*

غلوی تفصیل کے بعدآیتِ کریمہ "لا تغلوا فی دینکم" - جس کا ذکر استفتاء میں ہے - کی تشریح" معارف القرآن "کے حوالہ سے قال کی جاتی ہے:

"سورہ نساء میں اللہ تعالی فرماتے ہیں: "یاهل الکتاب لا تغلوا فی دینکم" الایة: اے اہلِ کتاب! (یعنی انجیل والو!) تم اینے دین کے بارے میں (عقیدہ حقہ کی) حدسے مت نکلو۔

قوله تعالى: "لا تغلوا في دينكم"اس آيت ميں اہلِ كتاب كوغلوفى الدين سے منع فرمايا گيا،غلوكے لفظى معنی حدسے فكل جانے كے ہيں،اورامام

جصاص نے ''احکام القرآن' میں فرمایا:"الغلوفی الدین هو مجاوزة حدالحق فیه "یعنی دین کے بارے میں غلوبہ ہے کہ دین میں جس چیز کی جوحد مقرر کی گئ ہے، اس سے آگے نگل جائے۔

اہلِ کتاب یعنی یہودونصاری دونوں کواس حکم کا مخاطب اس لیے بنایا گیا کہ، غلو فی الدین ان دونوں میں مشترک ہے، اور بیددونوں فرقے غلو فی الدین ہی کے شکار ہیں؛ کیوں کہ نصار کی نے توعیسی الگیٹ کو مانے اور ان کی تعظیم میں غلوکیا، ان کو خدا یا خدا کا بیٹا یا تیسرا خدا بنا دیا، اور یہود نے ان کے نہ مانے اور دکر نے میں غلوکیا، کہ ان کورسول بھی نہ مانا؛ بلکہ معاذ اللہ ان کی والدہ ماجدہ مریم بتول پر تہمت لگائی، اور ان کے نسب برعیب لگایا۔

چوں کہ غلوفی الدین کی وجہ سے یہود ونصاری کی گراہی اور تباہی مشاہدہ میں آچکی تھی ؛ اس لیے رسولِ اکرم سالٹھ آلیہ ہے نے اپنی امت کو اس معاملہ میں پوری احتیاط کی تاکید فرمائی ، مسند احمر میں حضرت فاروقِ اعظم کی روایت ہے کہ ، رسول کریم سالٹھ آلیہ ہے نے فرمایا: "لا تطرونی کما اطرت النصاری عیسی بن مریم، فانما اناعبد فقولوا: عبد الله ور سوله": میری مدح وثنا میں ایسا مبالغہ نہ کروجیسا فانما اناعبد فقولوا: عبد الله ور سوله": میری مدح وثنا میں ایسا مبالغہ نہ کروجیسا نصاری نے میسی بن مریم اللہ کا بندہ اور سول کہا کرو۔ (اس روایت کو بخاری اور ابن مریم فیصے اللہ کا بندہ اور سول کہا کرو۔ (اس روایت کو بخاری اور ابن مریم فیصے اللہ کا بندہ اور سول کہا کرو۔ (اس روایت کو بخاری اور ابن مریم فیصے اللہ کا بندہ اور سول کہا کرو۔ (اس روایت کو بخاری اور ابن

خلاصہ بیر کہ میں اللہ کا بندہ اور بشر ہونے میں سب کے ساتھ شریک ہوں، میر اسب سے بڑا درجہ بیر کہ میں اللہ تعالیٰ کا رسول ہوں، اس سے آگے بڑھانا کہ خدا تعالیٰ کی صفات میں مجھے شریک قرار دے دو؛ پیغلوہے، تم نصاریٰ کی طرح کہیں اس غلومیں مبتلا نہ ہوجاؤ ،اوریہود ونصاریٰ کا بیغلو فی الدین صرف انبیاء کی حد تک نہیں رہا؛ بلکہ انہوں نے جب بیعادت ہی ڈال لی توانبیاءً کے حواریین اور تتبعین اوران کے نائبین کے مقابلہ میں بھی یہی برتا وَاختیار کرلیا،رسول کوتو خدا بنا دیا تھا،رسول کے متبعین کومعصوم کا درجہ دے دیا، پھریے بھی تنقید و حقیق نہ کی کہ یہ لوگ حقیقتاً نبیاء کے متبع اوران کی تعلیم پر صحیح طور سے قائم بھی ہیں یامحض وراثتاً عالم یا شیخ سمجھے جاتے ہیں؟ نتیجہ بیہ ہوا کہ بعد میں ان کی قیادت ایسے لوگوں کے ہاتھ میں آگئی جوخود بھی گمراہ تھے اور ان کی گمراہی کو اور بڑھاتے تھے، دین اور تدین ہی کی راہ سے ان کا دین بربادہوگیا،قرآنِ حکیم نے ان لوگوں کی اس حالت کا بیان اس آیت میں فرمایا ہے:"اتخذوا احبارهم ورهبانهم ارباباً من دون الله" يعنی ان لوگوں نے اپنے مذہبی پیشواؤں کوبھی معبود کا درجہ دے دیا،اس طرح رسول کوتو خدا بنایا ہی تھا،ا تباعِ رسول کے نام پر بچھلے مذہبی پیشوا وُں کی بھی پرستش شروع کردی۔

اس سے معلوم ہوا کہ غلوفی الدین وہ تباہ کن چیز ہے جس نے پیچیلی امتوں کے دین کو دین ہی کے نام پر برباد کر دیا ہے، اسی لیے ہمارے آقا ومولا حضرت بی کریم سالٹھ آلیہ بی نے اپنی امت کو اس وبائے قطیم سے بچانے کی مکمل تدبیریں فرمائیں ۔حدیث میں ہے کہ: حج کے موقع پر رسول اللہ سالٹھ آلیہ بی جمرات کے لیے حضرت عبداللہ بن عباس کوفر مایا کہ: آپ سالٹھ آلیہ بی کے واسطے کنگریاں جمع کر لائیں، انہوں نے متوسط قسم کی کنگریاں پیش کر دیں، آپ سالٹھ آلیہ بی نے ان

کوبہت بیندفر ماکردومرتب فرمایا: "بمثلهن بمثلهن "لیخی الیم ہی متوسط کنگریوں سے جمرات پررمی کرناچاہیے، پھرفر مایا: "ایا کم والغلوفی الدین، فانما هلك من قبلکم بالغلوفی دینهم" لیخی تم غلوفی الدین سے بچتے رہوکیوں کہ تم سے پہلی امتیں غلوفی الدین ہی کی وجہ سے ہلاک وبربادہ و کیں۔

#### فوائدمهمب

ال حدیث سے چندا ہم مسائل معلوم ہوئے:

اول یہ کہ حج میں جو کنگریاں جمرات پر پھینکی جاتی ہیں،ان کی حدِ مسنون یہ ہے کہ وہ متوسط ہوں، نہ بہت چھوٹی ہوں نہ بہت بڑی، بڑے بڑے پتھر اٹھا کر پھینکنا غلوفی الدین میں داخل ہے۔

دوسرے بیمعلوم ہوا کہ ہر چیز کی حدِشرعی وہ ہے جورسولِ کریم سالٹھالیّائِیّا نے اپنے قول وعمل سے متعین فرمادی ،اس سے تجاوز کرنا غلوہے۔

تیسرے بیرواضح ہوگیا کہ غلوفی الدین کی تعریف بیہ ہے کہ کسی کام میں اس کی حدِمسنون سے تجاوز کیا جائے'۔ (معارف القرآن ۲۱۹،۶۲۰/۲)

تفسیر بالا سے معلوم ہوا کہ آیتِ کریمہ میں اہلِ کتاب کوغلو سے روکا گیا ہے، آپ نے اس کواہلِ تصوف پر چسپاں کر کے حد تجاوزی کی، جوقر آن شریف کی دوسری آیتِ کریمہ "لا تغلوافی دینکم غیر الحق" (البقرہ: ۷۷) کی رُوسے ناجا نُزہے۔

### فنافي الشيخ

غلوکی تشریح کے بعد'' فنافی الشیخ''۔جس کو آپ نے غلوفی الدین سمجھ رکھا ہے۔ کی حقیقت سمجھ لینا ضروری ہے۔

شیخ کی طبیعت میں فنا کردے، کہ نہ اپنا مزاج باقی رہے نہ طبیعت، اور .....

| باں شدی | شدم، تُو ج | من تن | شدم، تُو من شدی | من تُو |
|---------|------------|-------|-----------------|--------|
| . دیگری | ريگرم تُو  | من    | گوید بعد ازال   | تا کس  |

کامصداق ہوجائے۔

اگرغورکیاجائے تو''فنافی الشیخ''خص در حقیقت ''فنافی اللہ''ہے،جو شریعت کا عین مقصود ہے۔اس کی تشریح یہ ہے کہ راہ سلوک میں شیخ کامل وہی ہے جو پابندِ شریعت ہو، شرعی احکام پڑمل اس کی طبیعت اور مزاج بن چکا ہو،اس لیے ' فنافی الشیخ'' شخص کا شیخ کے واسطے سے اپنے ارادہ اور تجویز کواللہ تعالی کے ارادہ اور تجویز کے تابع کردینے کانام ہے۔

آپ نے '' فنافی اشیخ'' کودین میں غلوسے تعبیر کیا ہے، حالال کہ بیشرع سے ثابت ہے۔ '' تالیفات ِرشید بیمیں ہے:

سوال: فنا فی الشیخ اور فنا فی الرسول کیا ہوتا ہے؟ اور کہاں سے ثابت ہے؟

#### اوراس کی نسبت صوفیاء کیا فرماتے ہیں؟

جواب: بددونوں لفظ اصطلاحِ مشائخ کے ہیں، اتباع کرنا اور محبت کاغلبہ لوجہ اللہ تعالی ہوتا ہے، اس کی اصل شرع سے ثابت ہے۔ فاتبعونی یحببکم الله. (الآیة)۔ (تالیفاتِ رشیریش: ۱۹۸)

#### فن في الشيخ كا ثبوت

ملاحظه تیجیے! بخاری شریف اورابوداود شریف کے حوالہ سے حکیم الامت حضرت مولا نااشرف علی تھانو گ اینی معرکۃ الآراء کتاب' التکشف عن مہمات التصوف' میں تحریر فرماتے ہیں:

مديث صدوشت وسوم: عن عروة بن الزبير عن المسور بن مخرمة ومروان الحديث الطويل وفيه من قصة الحديبية: ثم إن عروة بن مسعود جعل يرمق أصحاب النبي والموسلة بعينه، قال: فوالله ما يتنخم رسول الله والموسلة بنخامة إلا وقعت في كف رجل منهم، فدلك بها وجهه وجلده، وإذا أمر هم ابتدر واأمره، وإذا توضأ كادوا يقتتلون على وضوئه، وإذا تكلم خفضوا أصواتهم عنده، وما يحدون النظر إليه تعظيماله.

وفى هذا الحديث: قال عمر بن الخطاب: فأتيت نبي الله والله وعدونا على الباطل؟ قال: بلى! قلت: فلم نعطي الدنية في ديننا إذا؟ قال: إني رسول الله ولست أعصيه وهو ناصري، قلت: أوليس كنت تحدثنا أنا سنأتي

ترجمہ: عروہ ابن الزبیر نے مسور بن مخر مہ اور مروان سے حدیث ِطویل روایت کی ہے، اور اس میں من جملہ قصہ حدیدیہ کی بید حکایت بھی ہے کہ: عروہ بن مسعود (یکے ازرؤسائے مکہ جو بغرض بجسس حالِ مسلمین و گفتگوئے معاملہ صلح وغیرہ آیا تھاوہ) رسول اللہ صلّ تعالیہ ہے اصحاب کو اپنی آئکھ سے دیکھتا تھا۔ اس کا قول ہے کہ: واللہ! رسول اللہ صلّ تعالیہ ہے کہ کارتھو کتے تصوّ توصحابہ میں سے کسی نہ کسی آوی کے ہاتھ میں پڑتا تھا، اور وہ اس کو اپنے منھ پر اور بدن پر مَل لیتا تھا، اور جب آپ صلّ لیتا تھا، اور جب آپ وضو کرتے تو وہ آپ کے وضو کا یانی لینے پراڑتے تھے، اور جب آپ کلام فرماتے تو وہ اپنی آ واز ول کو آپ صلّ تا تیا تھا، اور جب آپ وضو کرتے تو وہ آپ کے وضو کا یانی لینے پراڑتے تھے، اور جب آپ کلام فرماتے تو وہ اپنی آ واز ول کو آپ صلّ تھا تیا ہے۔ کار من کو گھر کرد کھونہ سکتے بسبب آپ صلّ تعالیہ ہی کا یتِ تعظیم کے۔ اور اس حدیث میں یہ قصہ بھی ہے (بیاس وقت کے متحلق ہے جب اور اسی حدیث میں یہ قصہ بھی ہے (بیاس وقت کے متحلق ہے جب

رسول الله صلَّاللَّهُ اللَّهِ عَن قريش كي صلح كو منظور فر ماليا، اوربه اقتضائے وقت بعض شرطیں اس صلح میں بظاہرائی تھیں جس سے مسلمانوں کے دینے کا شبہ ہوسکتا تھا، پس اس کے متعلق بیرقصہ ہوا) کہ حضرت عمر اُستے ہیں کہ: میں پیغمبر سالیٹھالیہ ہم کے یاس حاضر ہوا(اس وقت بیہ جوش میں تھے،ان کووہ شرا کط نا گوارتھیں )اورعرض . كيا: يا نبى الله! كيا آب سيح نبى الله نهيس بين؟ آب سالله اليام فرمايا: كيون نہیں! میں نے عرض کیا: کیا ہم حق پر اور ہمارے مخالف ناحق پرنہیں ہیں؟ آپ صلَّاللَّهُ اللَّهِ عَلَى فَرِ ما یا: کیون نہیں، میں نے عرض کیا: تو پھراس حالت میں ہم دین کے بارے میں کیوں ذلت گوارا کریں؟ آپ نے فرمایا: میں یقیناً اللہ کارسول ہوں اور میں اللہ تعالیٰ کے حکم کے خلاف کوئی کام نہیں کرتا ہوں۔ (سوجو کچھ میں نے اس وقت کیاوہ حکم خداوندی کےخلاف نہیں ہے)،اوراللہ تعالی (انجام کار) مجھ کو غالب كرنے والا ہيں۔( گوكسى حكمت سے اس ميں قدرے تو قف ہو)، ميں نے عرض کیا: کیا آپ ہم سے فرمایا نہ کرتے تھے کہ: ہم بیت اللہ میں جاویں گے اور اس کا طواف کریں گے؟ (یعنی پھر صلح تو ڈکرا بھی کیوں نہ جا گھسیں)؟ آپ نے فرمایا: ہاں! بیتو کہا تھا؛ کیکن کیا میں نے بیجی کہا تھا کہتم اسی سال بیت الله میں جاؤگے؟ میں نے عرض کیا کہ: نہیں، آپ سالٹھالیہ نے فرمایا: توتم ضرور (وقتِ موعود پر ) بیت الله میں جاؤ گے بھی اور اس کا طواف بھی کرو گے۔حضرت عمر ﷺ کہتے ہیں کہ: پھرمیں حضرت ابوبکراٹ کے پاس پہونچا، (ان کا جوش اس وقت تک فرونہیں ہوا تھا،اسی کے غلبہ میں بیروہاں بہونچے)اور میں نے کہا: (آگےوہی او پر کے سوالات ہیں اور وہی جوابات ان کو ملے ہیں، چنال چہ کہتے ہیں کہ میں نے کہا)

کہ: اے ابو بکر! کیا یہ (یعنی حضور) سیجے نبی اللہ نہیں ہیں؟ انہوں نے فرمایا: کیوں نہیں، میں نے کہا کہ: کیا ہم حق پراور ہمارے مخالف ناحق پرنہیں ہیں؟ انہوں نے فر مایا: کیوں نہیں، میں نے کہا تو پھراس حالت میں ہم دین کے بارے میں كيول ذلت كواراكرين؟ انهول نے فرمايا كه: مردِخدا! آپ يقيناً الله كےرسول ہیں اور آ پ اللہ تعالیٰ کے حکم کے خلاف کوئی کا منہیں کرتے ہیں ، اور اللہ تعالیٰ آپ کو غالب کرنے والے ہیں، پستم آپ سالٹھا کی رکاب مضبوط پکڑے رہو ( يعنى ا تباع وامتثال وتسليم ميں مستقيم رہو )، واللّٰد آپ صلَّلتْهُ إليَّهِ بلا شبه حق پر ہیں۔ میں نے کہا کہ: کیا آپ سالٹھائیہ ہم سے فرمایانہ کرتے تھے کہ ہم بیت الله میں جاویں گےاوراس کا طواف کریں گے۔انہوں نے فرمایا: ہاں! پہتو فرمایا تھا اُلیکن یے بھی فرمایا تھا کہتم اسی سال بیت اللہ میں جاؤگے؟ میں نے کہا: نہیں۔انہوں نے فرمایا: توضرور بیت الله میں جاؤگے بھی اوراس کا طواف بھی کروگے۔حضرت عمر ﴿ کتے ہیں کہ میں نے اس جرأت کے تدارک کے لیے بہت سے اعمال (صالحہ) کیے(کہ بیصورت گتاخی کی معاف ہو)۔روایت کیااس کو بخاری وابوداؤدنے۔ (تيسير، ص: ۱۳۳۳، ۳۳۳)

ف:عادةً ،مبالغه درمحبت واحترام شیخ: حدیث کے اول ککڑے میں صحابہ ً کا جو برتا وَحضور سلّ ٹھالیہ ہم کے ساتھ مذکورہے اس سے بیام بخو بی ثابت ہے جوعملاً بمنزلہ ملتزم اہلِ طریق کے ہے کہ، شیخ سے محبت درجہ ُ جان بازی تک رکھتے ہیں، اوراحترام سلاطین سے زیادہ کرتے ہیں؛البتہ حدِشرع سے تجاوز نہ ہونا چاہیے۔ ف: حال، فنافی الشیخ: گوحدیث میں اس کی تصریح تونہیں؛ مگر غور کرنے سے استدلال سے اس کا ثبوت بہت واضح ہے لیعنی حدیث کے آخر کے ٹکڑ ہے میں جو حضرت صدیق کے جوابوں کا لفظاً و معنی اتحادا جو بہ نبویہ کے ساتھ مذکور ہیں،
اس سے بخو بی ثابت ہے کہ قلبِ صدیقی، قلبِ نبوی کے ساتھ ایسا متصل تھا کہ ایسے علوم واحوال کا بعینہ فیضان ہوتا تھا، اور ایسا اتصال بدلیل عادت خواص فنا فی الشیخ سے ہے، اور خاصہ کا وجود دلیل یقینی ہے وجود ذی خاصہ کی، پس جب یہ اتصال حدیث سے ثابت ہے تو یہ فناہی ثابت ہوگیا، جس کی حقیقت غایت اتصال حدیث سے بیدا ہوجا تا ہے۔
متاسب مرید وشیخ میں ہے جو کہ غایت اطاعت و محبت سے بیدا ہوجا تا ہے۔
متاسب مرید وشیخ میں ہے جو کہ غایت اطاعت و محبت سے بیدا ہوجا تا ہے۔
(التکشف عن مہمات التصوف میں: ۳۹۲،۳۹۱)

فقیہ الامت حضرت مولا نامفتی محمود حسن گنگوہی صاحب نوراللہ مرقدہ فرماتے ہیں: ''شیخ کی توجہ اگر نہ ہوتو مریدایک قدم بھی آ گے نہیں بڑھ سکتا ، دراصل شیخ کی توجہ اس کو لے کرچلتی ہے؛ مگر اس کے لیے فنائیتِ شیخ اور عقیدت ومحبت کی ضرورت ہے'۔ (ملفوظات فقید الامت ۲۸/۱)

سطور بالا میں فنافی الشیخ کی حقیقت واضح ہوگئ۔ اب آپ ہی بتلائے! فنا فی الشیخ دین میں غلوہے یا عین اتباعِ شریعت ہے؟ آپ فیصلہ کریں۔ اور یہ بات پتے باندھ لیں کہ صوفیائے کرام کی اپنی مخصوص اصطلاحات ہیں، جب تک ان کے حقائق معلوم نہ ہوں بلاوجہ ان پراعتراض نہ کرنا چاہیے، مشائح حقہ پراعتراض نقصان کے اعتبارے گناہ کہیرہ سے کم نہیں۔

## عن او كاملزم كون؟

آپ نے خانقاہ اور مشائخِ حقہ سے وابستہ حضرات کوغلو کا ملزم قرار دیا ہے؛

مگروا قعہ یہ ہے کہ آئے دن غلوآ میز طرزِ عمل اور فقرے عوام الناس تبلیغی حضرات کی طرف سے صادر ہوتے رہے ہیں، جس کو دین اور علم دین سے تھوڑی بھی شد بد ہووہ ان حقائق سے واقف ہے؛ مگر بانی جماعت تبلیغ حضرت مولا نامجم الیاس صاحب اور ان کے جانشینوں کی مخلصانہ جدوجہد، بانی کے مقاصد اصولِ شرع کے مطابق ہونے، اکابر امت کی پُرزور تائیدات، جماعت اور اس کے کام سے محبت اور پورے عالم میں اس جماعت کے دوررس اور قابلِ ستائش اثر ات و نتائج کی بنا پر ہمیشہ اہلِ علم میں اس جماعت کی طرف سے دفاع کیا، اور کررہے ہیں، ہمیشہ اہلِ علم میں لانے کے لیے عوام اہلِ تبلیغ کے غلو کے چنر نمونے اور اہلِ علم کی طرف سے دفاع کیا، اور اہلِ علم کی طرف سے دفاع کیا، اور اہلِ علم کی طرف سے دفاع کیا، اور کررہے ہیں، اس کے علم میں لانے کے لیے عوام اہلِ تبلیغ کے غلو کے چنر نمونے اور اہلِ علم کی طرف سے اس کا دفاع ملاحظہ کیجے، صرف عنوانات لکھے جاتے ہیں:

## اہل شب کیغ سے عن او سے دسس نمونے

(۱) تبلیغی حضرات فرماتے ہیں:امت نے دعوت(مرادمروجہ تبلیغی جماعت) کا کام چیوڑ کرجر معظیم کیا۔(فاوی دارالعلوم زکریا / ۴۴۳)

(۲) آج کل کے بین کارکن حضرات میں سے بعض یہ بھی کہتے ہیں کہ:
آج عمومی لوگوں میں دین کی احیاء کا صرف یہی واحد ذریعہ ہے، اور یہ کام منہا ہِ بنوت ہے، اس کے سوا دوسر سے طریقۂ تبلیغ کو جس میں مشائخ حضرات وغیرہ لگے ہوئے ہیں؛ کم نافع بلکہ بے سود کے درجہ میں سیجھتے ہیں۔ (قاوئ محودیہ ۲۴۸/۳)
لگے ہوئے ہیں؛ کم نافع بلکہ بے سود کے درجہ میں سیجھتے ہیں۔ (قاوئ محودیہ ۲۴۸/۳)
دراصل الہامی نبی شے، انبیاء پر وحی آتی تھی؛ لیکن مولانا ایسے نبی شے جن کو ہر

آنے والے واقعہ کا الہام ہوتا تھا، گویا الہامی نبی تھے۔ (ایشأص:۲۹۱)

(۴) ایک شخص جو کتبلیغی جماعت کے ساتھ منسلک ہے، کہتا ہے کہ: دعوت کے بغیر جتنے بھی دینی کام ہورہے ہیں وہ قرآن وحدیث کےخلاف ہیں، مثلاً شیعیت کے خلاف جو کام ہور ہاہے اس سے امت کونقصان ہور ہاہے، اور یہ بھی کہا کہ ختم نبوت کی تحریک نے امت کو کچھ ہیں دیا۔ (آپ کے سائل اوران کاحل ۸ / ۱۹۹) (۵) تبلیغی جماعت کے ساتھیوں کا کہنا ہے: ''تمام امتِ مسلمہ کی ہدایت واصلاح صرف اورصرف جماعت کی موجوده ترتیب پر کام کرنے میں ہے'۔ (ایشاً) (۲) ایک عالم، مفتی، مدرس جوسرف درس وتدریس، خطابت اورفتوی کا کام سرانجام دے رہاہے، اور ایک عالم جوموجودہ ترتیب (تبلیغی ترتیب) پر کام کررہا ہے، توبیعالم اس مدرس سے بڑھا ہوا ہے جواس ترتیب کواختیار نہیں کرتا۔ (ایضاً ۲۰۱/۸) (۷) تبلیغی جماعت والے اپنی تقریروں و بیانات میں بار باریہ کہتے ہیں کہ: جواللہ کے راستے میں وقت نہیں لگاتے وہ گمراہ ہیں، اور ان کے اندرایمان نہیں ہے۔(ایضاً۸/۲۰۲)

، تبلیغی حضرات نے قرآن شریف کی تفسیر بند کروا کرتبلیغی کتاب کی تعلیم شروع کروائی۔(محودالفتاوی گجراتی ۱۹/۱۱)

(9) چنرتبلیغی حضرات نے بلیغی کتاب کی تعلیم نماز کے بعد زور زور سے کر کے لوگوں کو نماز گھر پر بڑھنے پرمجبور کیا، اور حوالہ مرکز نظام الدین دہلی کا دیا، تعلیم رو کنے والوں کوتل کی دھمکی دی۔ (ایسنا، ۳۲۳،۴۲۴)

(۱۰) تبلیغ والےحضرات نے بلیک بورڈ سے احادیث مٹادی، یہ بھھ کر کہ

اصل دعوت کا کام ہی پورادین ہے۔ (ایضا س: ۴۳۳، ۴۳۴)

اصل کتاب سے ان مضامین کو نکال کرآپ دیکھ لیجیے، س قدرغلو ہور ہا ہے! بہایں ہمہ دیو بندی علماء ومفتیانِ کرام میں سے سی نے بھی یہ فتو کا نہیں دیا کہ غلو کی وجہ سے بیغی جماعت میں جانا جائز نہیں، یا یہ جماعت برحق نہیں؛ بلکہ ہمیشہ جماعت کے کام کوسراہتے ہوئے افراد کی کوتا ہی پرمجمول کیا، اوران کے اقوال کی تاویل کی، یاان کی کم فہمی یا بجے فہمی پر مبنی قرار دیا۔

اخیر میں ایک سوال وجواب''محمود الفتاویٰ' سے قال کیا جاتا ہے، ملاحظہ فرمائیں:

ایک تب اینی مقسر رصاحب کاواقعهٔ مشاهِ هرت ل سے عناوآ مینزاستدلال کاجواب

سوال: حیاۃ الصحابہ (مؤلفہ: حضرت مولانا بوسف صاحب کا ندھلوی نوّر اللّٰہ مرقدہ) کے حوالہ سے ایک صاحب نے ایک واقعہ بیان کیا کہ: شاہِ ہرقل کا جس میں چنداصحاب رسول بادشاہ کے پاس بغرض دعوت اسلام حاضر ہوتے ہیں، اور آ گے بیکہ بادشاہ انصیں ایک بکس میں سے چندتصاویر دکھلاتا ہے، جوانبیاء کرام کی تھیں، یہاں تک کہ بی کریم صلا تی اسلام کا نے سے دکھلائی اور آپ صلا تھا آئے بی کی رسالت کا اقرار بھی کیا، اور اخیر میں اسلام لانے سے یہ کہہ کرا نکار کر دیا کہ: آپ کے یہاں اپنے غلام سے جوسب سے زیادہ برتر سلوک کرے، میں اس کا بدتر غلام بنے کو تیار ہوں؛ لیکن اسلام لانے کو تیار نہیں۔ آگے سلسلۂ کلام میں بدتر غلام بنے کو تیار ہوں؛ لیکن اسلام لانے کو تیار نہیں۔ آگے سلسلۂ کلام میں بدتر غلام بنے کو تیار ہوں؛ لیکن اسلام لانے کو تیار نہیں۔ آگے سلسلۂ کلام میں بدتر غلام بنے کو تیار ہوں؛ لیکن اسلام لانے کو تیار نہیں۔ آگے سلسلۂ کلام میں

حضرت موصوف (مقررصاحب) نے فرمایا کہ: لیعنی اس پر اسلام واضح ہو چکاتھا اوروہ جانتا تھا.....يہي حق ہے،اوراس پرعلامات واضح ہو چکي تھيں پھر بھی اس نے اسلام لانے سے انکار کردیا، (چوں کہ وہ موقعہ ہمارے محلہ کی مسجد کی ہفتہ واری گشت کے بعد عمومی بات کا تھا؛اس لیے موقع کی مناسبت سے بلیغی کام کی ترغیب دیتے ہوئے ) آ گے حضرت موصوف نے سلسلۂ کلام میں فرمایا: ''معلوم ہوا کہ سی کام کوصرف من جاننااور صحیح سمجھنا کہ بیرکام صحیح ہے یا بہت اچھاہے، بینجات کے لیے کافی نہیں ہے، یا پیر ہدایت نہیں، جیسا کہ آج امت کا ایک بہت بڑا طبقہ اور ہم میں سے بہت سے لوگ اس دعوت کے کام کوش سجھتے ہیں ؛لیکن جب کہا جاتا ہے كەنكلوتو .....اب كىيا كہا جائے'' براہ كرم بتلاديں كەحضرت موصوف كامذكورہ بالا واقعه کا اس طرح کا استعال کیا درست ہے؟ اور کیا حضرت موصوف کا استناد درست ہے؟ اور اگر ہے تو ان ا کابرین علماء کے بارے میں کیا حکم ہوتا ہے جن کا اس خاص طریقهٔ کار میں کوئی وقت نہیں لگا،جب کہ وہ ساری زندگی اس کام کودرست اور حق جانتے رہے،اور دوسروں کو بھی اس کا م کی تلقین کرتے رہے،اللہ کے داسطے جواب مفصل ومدل تحریر فر مائیں۔

الجواب: حامداً ومصلياً ومسلماً:

اس سوال کا جواب سجھنے سے پہلے موجودہ تبلیغی جماعت کی شرعی حیثیت سمجھ لینا ضروری ہے:

حضرت مفتی اعظم فقیہ الامت مولا نامفتی محمود حسن صاحب نوراللہ مرقدہ اس سوال کے جواب میں کہ 'ایک صاحب تبلیغی جماعت میں جانے کوفرض عین

فرماتے ہیں 'تحریر فرماتے ہیں: 'اصل میہ ہے کہ دین سیکھنا فرض عین ہے۔اس
کی ایک صورت مدارس میں پڑھناہے،اورایک صورت تبلیغ میں جاناہے،اور بھی
صورتیں ہیں۔میوات کےلوگوں کو بتایا گیاتھا کہ دین سیکھنا فرض ہے،اس لیے یا
مدارس قائم کرویا دوسری صورتیں اختیار کرو،اگرتم کوئی دوسری صورت اختیار نہ
کرسکوتومتعین طور پرتبلیغ ہی میں نکلو؛ اس لیے وہاں یہی کہہ کرلوگ نکلتے ہیں کہ:
دین سیکھنے کے لیے چلو! اتنی بات میں کسی کواختلاف نہیں۔(فاوی محودیہ اسم میں)
دین سیکھنے کے لیے چلو! اتنی بات میں کسی کواختلاف نہیں۔(فاوی محودیہ اسم میں)
ایک اورسوال جواب ملاحظ فرمائیں:

میک مرار ران موجوده («تبلیغی سوال: قرآن کریم اور حدیث شریف کی روشنی میں موجوده («تبلیغی

جماعت'' کی حیثیت کیاہے؟

الجواب: ید دین سکھنے پختہ کرنے اور اشاعت کا ایک ذریعہ ہے، اصول کے ساتھ کیا جائے تو تجربہ سے ثابت ہوا ہے کہ بے حدمفید ہے۔ (ناوئ محودیہ ا/ ۲۳۳) آپ نے سوال میں مقررصاحب کے واقعہ ہول سے استدلال کی جوصورت بیان کی ہے، وہاں مسئلہ کفر اور اسلام کا ہے، اور اس کوجس پر منظبق کرنا چاہا ہے وہ دین ہی کے ختلف شعبے ہیں، جن میں سے ہر ایک اپنی جگہ پر ضرور کی اور اہم ہے؛ اس لیے ان کا بیان کا بیاستدلال یا تو کم فہمی پر مبنی ہے یا بچ فہمی پر، دین کے تمام ہی شعبے مطلوب اور مقصود ہیں، جو حضرات کسی ایک شعبے سے متعلق ہوکر اس کی خدمت انجام دین رہے ہیں ان کے متعلق بیتو کہا جا سکتا ہے کہ: دوسر سے شعبہ کی خدمات انجام دین کے جو مخصوص فو انکہ ہیں وہ ان کو حاصل نہیں ہوں گے؛ لیکن نعوذ باللہ وہ ناحق پر ہیں یا گراہی پر ہیں، یا کہی خصوص شعبہ میں نہ لگنے کی وجہ سے قابل مذمت ہیں، یہ نہایت

خطرناک خیال ہے جس سے بچناا نتہائی ضروری ہے۔ایک سوال جواب ملاحظہ ہو: سوال: جومسلمان ' د تبلیغی جماعت' میں داخل نہیں ہوتا اور نہ گشت و چلہ کشی کرتا ہے،اس کے لیے شرع کا کیا حکم ہے؟

جواب: اس کا جوفائدہ ہے اس کو حاصل نہیں ہوگا۔ (نتادی محمودیہ اسم ۲۳/) اس لیے ان مقرر صاحب کا پیطرز استدلال درست نہیں۔

ایک بات یا درہے کہ دین کے ہرشعبے میں کام کرنے والے افراد میں اس شعبہ کے کام کا غلبہ ہونا ضروری ہے، مراکز علوم دینیہ (مدارس) میں تعلیم وعلم کا غلبه، مرا كزيرَ باطن اور خانقا هول مين مجالس ذكر اور اعمال تزكيه ومجابدات كا غلبہ،اورمرا کز دعوت وتبلیغ میں دعوت وتبلیغ کے کام کا غلبہ ہونا جا ہیے،توان شاءاللہ یہ سارے دینی کام آگے بڑھیں گے اورکسی پرکسی عمل کاغلبہ ان اعمال کی محدودیت کے ساتھ مطلوب بھی ہے؛ تا کہ کام خوب آگے بڑھے،اگرکوئی اپنی کج فہی ہے کسی دینی کام کی تنقیص یا تر دید کرتا ہے، یادوسرے کام کی تحقیر کرتا ہے تو اسے غلبہیں کہا جائے گا؛ بلکہ غلوکہا جائے گا، اور دین میں غلومذموم اور مردود ہے، رمدارس واليےذ كرواذ كاراور دعوت قبليغ كى تنقيص كريں يا خانقا ہوں ميں دعوت تبلیغ اورتعلیم تعلم کی تنقیص ہو یاار باپ دعوت تبلیغ تبلیغی کام کوہی اصل سمجھیں ،اور دوسرے کام کی تنقیص وتحقیر کریں تو ہالیقین ان کا پہطرزفکروٹمل مذموم اور قابل مرمت ہے۔فقط والله تعالیٰ اعلم (محود الفتاویٰ ۳۸/۲۲۲۲۲) املاً ه:العبداحر عفى عنه خانپورى الجواب صحيح: عباس دا ؤ دبسم الله

۱۵/رمضان المبارك <u>۲۶ ۱۲ ه</u>اه

اہلِ تصوف ہرامر میں شیخ کی انتباع لا زم ہمجھتے ہیں؟
سوال (۴): شیخ و مرشد انبیاء و ملائکۂ کی طرح معصوم ہو سکتے ہیں؟
اور شیخ ومرشد کا کسی روحانی مرض پر کوئی علاج تجویز کرناختی اوراٹل ہوسکتا ہے؟ اگر
جواب نفی میں ہے تو پھر کیا وجہ ہے کہ اہلِ تصوف ہرامور میں شیخ ہی کی تابعداری
حتی اور لازمی سمجھتے ہیں، اس کے خلاف کرنے کو گویاسم قاتل گھراتے ہیں، اور
مضرفی الدین گھراتے ہیں؟

جواب (۴۷): اہلِ سنت والجماعة کا متفقه عقیدہ ہے حضرات انبیاء پیمالیّاں اور ملائکہ پیمالیّاں معصوم ہیں، شیخ ومرید کیسا ہی متقی و پر ہیز گار ہو، معصوم نہیں۔ (شرح عقائد ص: ۳۹ تا ۱۴۷)

اسی وجہ سے ہر دَور کے مشائُخ کے تجربات اصلاح کے باب میں الگ الگ رہے ہیں ،جس نے جونسخہ تجربہ سے مفید پایا باطنی امراض کے لیے آز مایا۔ تذکرۃ الرشید میں ہے:

''اخلاق سیئے بہت سے ہیں، مگراکٹر نے دس میں محصور کر دیا ہے، پھران دسوں کا خلاصہ تکبر کو بتایا ہے، کہا گرید دور ہوجائے توباقی خود دور ہوجاتے ہیں۔ حضرت جنید بغدادیؓ کے پاس کوئی شخص ہیں سال رہا اور ایک روز عرض کیا کہ: حضرت اتنی مدت میں مجھے تو آپ سے پچھ حاصل نہ ہوا، وہ شخص اپنی قوم کا سردار اور برادری میں ممتاز تھا، آپ سمجھ گئے کہ اس کے دل میں بڑائی ہے، فرمایا: اچھا ایک بات کرو، اخروٹوں کا ایک ٹوکرا بھر کرخانقاہ کے دروازہ پر بیٹھ جاؤاور پکارو کہ

جو خص میرے ایک جوتا مارے گااس کو ایک اخروٹ دوں گا، اور دو مارے گاتو دو دوں گا، اسی طرح زیادہ کرتے جاؤ، جب سے کام کر چکو اور اخروٹ کا ٹوکرا خالی ہوجائے تب میرے پاس آؤ، اس شخص نے کہا: ''لا اللہ الا الله محمد رسول الله! حضرت! بیکام تو مجھ سے ہرگز نہ ہوگا''، حضرت جنید نے فرمایا: بیدوہ مبارک کلمہ ہے کہ اگر ستر برس کا کافر اس کو ایک مرتبہ صدقِ دل سے پڑھ لے تو واللہ مومن ہوجائے؛ مگر تواس وقت اس کے پڑھنے سے کافر طریقت ہوگیا، جانگل جا! مختم مجھ سے بچھ عاصل نہ ہوگا'۔ (تذکرۃ الرشید ۲/۱۳)

بتلایئے! اس زمانہ میں ازالۂ تکبر کا اگرییےعلاج کیا جائے تو کوئی مرید برداشت کرسکتاہے؟ ہرگزنہیں۔

شیخ کی تابع داری جائز امور میں کی جاتی ہے، ناجائز امور میں نہیں، اسی وجہ سے خلاف ِشرع امور کے مرتکب شیخ سے تعلق ختم کردینا ضروری ہے۔ حضرت گنگو ہی تتحریر فرماتے ہیں:

''اشغالِ صوفیہ بطور معالجہ کے ہیں، سب کی اصل نصوص سے ثابت ہے جیسا اصل علاج ثابت ہے؛ مگر''شربتِ بنفشہ' حدیثِ صرح سے ثابت نہیں، ایسا ہی سب اذکار کی اصلِ ہیئت ثابت ہے، جیسا توپ بندوق کی اصل ثابت ہے اگر چہاس وقت میں نہیں، سویہ بدعت نہیں، ہاں! ان ہیئات کو سنتِ ضروری جاننا بدعت ہے، اوراس کو بھی علماء نے بدعت کھا ہے'۔ (تالیفاتِ رشیدیہ سلم ۱۹۸۶) مریدا پنے شنح کی تابعداری اس لیے ضروری ہے، اس کی خلاف ورزی کرے وفاداری کا وعدہ کیا ہے، ایفائے وعدہ ضروری ہے، اس کی خلاف ورزی

سے دینی ورنیوی نقصان ہوتا ہے۔

انفاسِ عیسی میں ہے:

اگرشخ سے طریقِ تربیت میں غلطی بھی ہوجائے جس پرخواہ اس کو محبوبانہ عتاب بھی ہوجائے جس پرخواہ اس کو محبوبانہ عتاب بھی ہوجائے بلیکن پھر بھی مرید کواس پڑمل کرنے سے نفع ہی ہوگا ؛ کیول کہ نفع دینے والے توحق تعالیٰ ہیں، جب وہ طالب کی طلب صادق کو د کیھتے ہیں اور اس کواپنے ولی کی اطاعت میں پختہ د کیھتے ہیں تو اس کے حال پر کرم فرمادیتے ہیں چاہے شخ سے غلطی ہی ہو۔ اس راستے میں اطاعت وانقیاد بڑی چیز ہے، اطاعت فینے کے ساتھ کسی کو محروم ہوتے ہوئے نہیں دیکھا، اور خود رائی کے ساتھ کسی کو کامیاب ہوتے ہوئے نہیں دیکھا۔ (انفاسِ عیسی الر ۱۰۷)

#### پىيەرىمسەرىدى كا نبوت

سوال (۵): اہلِ تصوف کا یہ دعویٰ ہے کہ پیری مریدی ہر دَور میں ضروری ہے، اس کے بغیر چارۂ کارنہیں، اگریہی بات ہے تو پھر بالتر تیب قرآن اوراحادیث میں اورخود حضور صلی تا آئے ہے۔ اس طرح کا صرح کی شوت کیوں نہیں ماتا؟ کہ قیامت تک کے لیے پوری امت کے حق میں ایک مستقل منہ طے ہوجائے، اور امت آپسی اختلاف کا شکار ہونے سے نے جائے۔

جواب(۵): آپ نے یہ جوتحریر فرمایا کہ'' پیری مریدی کا ثبوت قرآن اوراحادیث اورخودآں حضرت سالٹھائیہ مسے کیوں نہیں ملتا''؟،ایسالگتاہے کہآپ نے تلاش ہی نہیں کیا؛ورنہاس طرح لکھنے کی نوبت نہ آتی۔ ملاحظہ تیجیے بیعت کا ثبوت قرآنِ کریم سے ...:

فآوی محمود بیمیں ہے:

سوال: ایک صاحب نے کہا کہ یہ پیری مریدی، جو گیوں اور بدھ مذہب والوں کا طریقہ ہے، کہ وہ ایجانی کام کم کراتے ہیں، سلبی کام زیادہ کراتے ہیں؛ بلکہان کے بہاں سب سلبی ہی سلبی تعلیم ہے کہ فلاں کا منہیں کرنا، بس آ دمی کوعضو معطل ومفلوج بنا کر رکھ دیتے ہیں،غرض اس طریقہ میں کوئی خوبی نہیں، اوریہ کتاب وسنت سے ثابت بھی نہیں،حضور صالباتی الیام سے تو اسلام کی بیعت ثابت ہے کہ وہ کا فروں کومسلمان بناتے تھے نہ بیر کہ وہ مسلمانوں کو بیعت کیا کرتے تھے۔ بندہ اس کا جواب ہیں دے سکا، مرید ہونے کا فائدہ خودکوتو محسوس ہور ہاہے ؛لیکن ان صاحب کا جواب دینے کے لیے اپنے پاس سامان ہیں، جواب عنایت فرمائیں۔ الجواب: حامداً ومصلياً:ان صاحب سے عرض کر دیں کہ وہ سورۃ الفتح يرْصيس، اس ميں ارشاد ہے: ''إِنَّ الَّذِينَ يُبَايعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايعُونَ اللَّه ''الأية. پير چندآیات کے بعدیعنی تیسرےرکوع کے شروع میں ہے: "لَقَدُ رَضِیَ اللّٰهُ عَن الْمُؤُمِنِينَ إِذْ يُبَايعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ"الأية. يهال مؤمنين بلكه اعلى ورجه ك صحابہ ﷺ سے بیعت لی گئی جن میں وہ حضرات بھی ہیں جومکہ مکرمہ میں اسلام لا چکے تھے، اور دینِ اسلام کی خاطر بڑی تکلیفیں برداشت کر چکے تھے، اور ان کا شار مہاجرین اولین میں ہے، اور غزوات میں حضرتِ رسول مقبول صاّبہ ہُ آلیہ ہم کے ساتھ برابرشر یک رہتے تھے، یہ بیعت اسلام قبول کرنے کے لینہیں تھی ،اسلام توان کو بہت پہلے سے حاصل تھا؛ بلکہ نہایت قوی تھا۔

اور سورة ممتحنه پر هيس جس ميں ارشاد ہے: "يا تَّيْهَا النّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَى أَنْ لَا يُشُرِكُنَ بِاللّهِ شَيْئًا وَلَا يَسْرِقُنَ وَلَا يَزُنِينَ وَلَا يَقْتُلُنَ أَوْلَا دَهُنَّ وَلَا يَتُنِينَ بِيُهُتَانٍ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيِّدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ وَلَا يَعْصِينَكَ يَقْتُلُنَ أَوْلَا دَهُنَّ وَلَا يَعْصِينَكَ يَقْتُلُنَ أَوْلَا دَهُنَّ وَلَا يَعْصِينَكَ يَقْتُلُنَ أَوْلَا دَهُنَّ وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعُووفٍ فَبَايِعُهُنَّ "الأية. اس آيتِ شريعة ميں الله تعالى نے چي چيزوں پر بيعت لين كا حكم فر ما يا ہے اور سب سلبى بيں، اگرغور كريں توسيحه ميں آئے كہ چھڻ بيعت لين كا حكم فر ما يا ہے اور سب سلبى بين، اگرغور كريں توسيحه ميں آئے كہ چھڻ يختي حضور اكرم صلّ اللهُ اليّابِيّةِ كى كسى معروف ميں نافر مانى يخترين، جس كا مطلب بيہ ہے كہ ہرفر مان كى اطاعت كريں، يصور تأسلب ہے اور حقيقتاً سب سے بڑا اليجاب ہے، اس كے علاوہ بعض صحابةً سے اور بھی كسى خاص چيز بير بيعت لين ثابت ہے۔

بزرگانِ دین جو بیعت لیتے ہیں وہ جو گیوں اور بدھ مذہب والوں کی پیروی نہیں کرتے ہیں، کہ چند پیروی نہیں کرتے ؛ بلکہ حضرت رسولِ اکرم سلّا اللّہِ آلیہ آم کی پیروی کرتے ہیں، کہ چند کبائر سے صراحتاً تو بہ کراتے ہیں اور ہرنا فرمانی سے روک کرطاعات رسول سلّا اللّہ آلیہ آم اوہ کرتے ہیں، جیسا کہ حدیث شریف میں صاف صاف موجود ہے: وعن عبادة بن الصامت ﷺ قال: قال رسول الله والله و

مشائخ تصوف: چشق، قادری، نقشبندی، سهروردی سب کے بہال بیعت کا طریقہ بہی ہے، اور بہت بڑی مخلوق کواس کے ذریعہ تزکیۂ باطن ہو کرنسبت سلسلہ حاصل ہوتی ہے، اخلاق رذیلہ دور ہو کر اخلاق فاضلہ نصیب ہوتے ہیں۔ فقط۔ واللہ الموفق لمایحب ویرضی (فادئ محودیہ ۲۰۱،۴۰۰) حضرت تھانوی نوراللہ مرقدہ 'بیان القرآن' سورہ ممتحنہ کی آیت بیعت مضرت تھانوی نوراللہ مرقدہ 'بیان القرآن' سورہ ممتحنہ کی آیت بیعت دیا اللّهِ اللّهِ شَیْئًا'' کی تفسیر میں تحریر فرماتے ہیں: '(بیآیت) بیعت کی غرض میں صرت ہے'۔ تفسیر میں تحریر فرماتے ہیں: '(بیآیت) بیعت کی غرض میں صرت ہے'۔ (بیان القرآن، قدم عاللہ الله کی اللہ اللہ کی تفسیر میں تحریر فرماتے ہیں: '(بیآیت) بیعت کی غرض میں صرت کے ہے'۔ (بیان القرآن، قدم عاللہ اللوک)

انفاس عیسی میں ہے:

ارشاد: پیری مریدی نام ہی ہے معاہدہ اطاعت من جانب المرید و معاہدہ تعلیم واصلاح من جانب الشیخ کا۔ بیعت یعنی ہاتھ میں ہاتھ دینا نہ مقصود ہے نہ کسی مقصود کا موقوف علیہ، صرف رسم مشارکے ہے، اور حقیقت بیعت کی ہے ہے کہ: مرید کی طرف سے اتباع کا التزام ہوا ورشخ کی طرف سے تعلیم کا، اگر ایسا معاہدہ خواہ قولاً ہو یا حالاً (کیوں کہ معاہدہ بھی حالیہ ہوتا ہے) تو بیعت کا تحقق ہو گیا، شخ کا مرید وقعلیم نہ کرنا وعدہ خلافی اور خیانت ہے۔ (انفائی میں اور جہ موجب ہدا یہ سے تو حضور صال سیالیہ وہ ہمی کی بیابر کے تو جہ موجب ہدا یہ سے تو حضور صال سیالیہ وہ ہمی کی بابر کے تو جہ موجب ہدا یہ سے ابوطالب کیوں ایم ان نہ لاسے ؟

بابر کرے تو جہ سے ابوطالب کیوں ایم ان نہ لاسے کی ساتھ کہی سوال (۲): پیری مریدی میں یہ بات بڑے دعوے کے ساتھ کہی سوال (۲): پیری مریدی میں یہ بات بڑے دعوے کے ساتھ کہی

جاتی ہے کہ: اہل اللہ حضرات اپنی توجہات اور اپنی نظر کرم سے مریدین کے قلوب پر اثر اندازی کرتے رہتے ہیں، اور اس توجہ کی برکات سے مریدین کے قلوب کی اصلاح ہوجاتی ہے؛ بلکہ بسااوقات اس توجہ شنخ کی وجہ سے اغیار تک رشد وہدایت اور ایمان کی توفیق سے مالا مال ہوجاتے ہیں، اگر عندالشرع بیتی اور درست ہے تو سید الاولین و الآخرین صلّ الله آپ آلیج اپنی توجہات سے اپنے محبوب چیا ابوطالب کو ہدایت کیوں نہ دلا سکے؟ کیا معاذ اللہ آپ صلّ الله آپ ملائی کومن جانب اللہ الیمی توجہات سے محروم رکھا گیا تھا؟ نعوذ باللہ منہ و من سوء الادب.

جواب (۱): توجہا یک نوع کا تصرف ہے جو بندہ کے اختیار میں نہیں،
توجہ کے لیے بزرگی تو کیا اسلام بھی شرط نہیں، غیر مسلم کی توجہ بھی وقتی طور پر مؤثر
ہوسکتی ہے؛ تاہم توجہ کا ثبوت قرآن وحدیث اور بزرگوں کے بے شاروا قعات
سے ہے، ملاحظہ کیجے!۔

### توحب کی اصل

حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلوئ ''تفسیرِ عزیزی'' میں تحریر فرماتے

ذکر میں مشغول رہتے ، ایک ایک ہفتے تک کے لیے کھانے پینے کا سامان لے کر میں مشغول رہتے ، ایک ایک ہفتے تک کے لیے کھانے پینے کا سامان لے کر وہیں چلے جاتے ، اس غار میں آپ سالٹھ آلیہ کم کا قیام اکثر ایک مہینے سے کم رہا، اتفا قا کبھی مہینہ بھی گھہرے ہیں۔

ایک دن غارسے باہر ہاتھ منہ دھونے کے لیے آپ کھڑے تھے، اجانک جرئيل العَلَيْلا نے يكارا:اے محمد (سلسفالياتم)! آپ سلسفالياتم نے اوپر كى طرف دیکھا؛ مگرآپ سالٹھا آپیا کہ کھے نظر نہ آیا، پھر دوسری اور تیسری باربھی یہی آواز آئى توآپ سالىڭايىلى جىران موكرادھراُ دھرد كيضے لگے،اجا نك ايك آفتاب كى طرح چیکتا ہوا نورانی چہرہ انسانی شکل میں سر پرنور کا تاج سجائے اور سبز لباس میں آپ صلّاتالياتي كي سامنے نمودار ہوا، اور آپ صلّاتالياتي كو كہنے لگا: پڑھيے! بعض روایات میں آتا ہے کہ: اس کے ہاتھ میں سبزریشمی کیڑا تھا، اس پر کچھلکھا ہوا تھا، وہ آپ سالٹھالیا ہے کے سامنے کرتے ہوئے کہدر ہاتھا کہ: پڑھیے،جس پررسول اللَّه صلَّاللَّهُ اللَّهِ مِنْ فِي مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ هَا ہُوانہیں ہوں ،اس بزرگ نے پھر کہا: پڑھیے!اور پھررسول اللّٰد صلَّاللّٰمَاليَّةِ كوسينے سے لگا كراس زور سے بھينجا كه آپ صلَّاللَّهِ إِلَيْهُ كوشنديد تکلیف محسوس ہوئی اور نسینے سے شرابور ہو گئے، اسی طرح تین مرتبہاس نے کیا، اور چوتھی باراس نے بھینینے کے بعد کہا: اقْرَأْباسُم رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقِ اقْرَأُ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَالَمْ يَعْلَمُ (العلق) بي یانچوں آیتیں آی سالٹھا کیا گئے کے ذہن میں بیٹھ گئیں اور یا دہو گئیں''۔ آ گے تحریر فرماتے ہیں:

''رسول الله صلّ الله على ابتدائے وحی کی جوصورتِ حال بیان ہوئی اس میں چند نکات ہیں، جن کوجان لینا چاہیے''۔

اس کے بعد شاہ صاحبؓ نے چار نکتے تحریر فرمائے ہیں، تیسر سے نکتہ کے ذیل میں کھاہے:

''جبرئیل الگلیگا سے (حکمتِ الهیہ نے ) جینچنے کاعمل اس لیے کرا یا تا کہ جبرئیل کی تا ثیرآ پ سل اللہ آلیہ کی روحِ مبارک میں انتہائی کمال کے درجے تک راسخ ہوجائے؛ اس لیے کہ کاملین کی تا ثیرجس کو اہلِ طریقت توجہ کہتے ہیں اس کی چار قسمیں ہیں:

## توحب كى اتسام

(۱) تاثیرِ انعکاس: اس کی مثال ایس ہے جیسے کوئی آ دمی خوب عطر لگا کر مجلس میں آ جائے، جس کی خوشبو اور مہک سے مجلس کے ہر آ دمی کا د ماغ معطر ہوجائے۔ توجہ کی قسموں میں بیسب سے ضعیف قسم ہے؛ اس لیے کہ اس کا اثر اس وقت تک رہتا ہے جب تک آ دمی اس کامل کی صحبت ومجلس میں رہے، اس کے بعد اس کا انرنہیں رہتا۔

(۲) تاثیرِ القائی: اس کی مثال ایسی ہے جیسے کوئی آ دمی پیالے، کٹورے میں تیل اور بتی رکھ کرایسے خض کے پاس آ یا جس کے پاس آ گستھی، اس نے بتی میں آ گسلگادی، وہ روش ہوکر چراغ بن گیا، بیتا ثیروتو جہ پہلی قسم سے قوی ہوتی ہے، کہلس کے بعد بھی اس کا اثر باقی رہتا ہے؛ کیکن اگر کوئی صدمہ ومانع آ جائے تو

جاتی رہتی ہے، جیسے مذکورہ چراغ روش تو ہوگیا؛ لیکن اچا نک آندھی یا بارش آجائے توفوراً بجھ جائے گا۔ توبیۃ تا ثیر نفس ولطائف کی تہذیب واصلاح نہیں کرستی۔

(۳) تاثیر اصلاحی: تاثیر اصلاحی بیہ ہے کہ مرشد اپنی روحانی طاقت سے مرید کے باطن کی اصلاح کردے، اور لطائف جاری ہوجائیں، اس کی مثال الیم ہے جیسے کوئی دریا یا کنویں سے پانی لاکرایک جگہذ خیرہ کرے، اس ذخیرہ سے ایک حصر سے مدین میں ان کی داراں مائی گئی مدین تریمی دان داند اللہ کا کہ میں دوران الدول کو سے ایک داران مائی گئی مدین تریمی داند داند کی دوران دولی کو کرے کا دولیا کو کا دولیا کی دولیا کی دولیا کی دولیا کو کا دولیا کو کا دولیا کو کا دولیا کی دولیا کو کا دولیا کو کا دولیا کو کا دولیا کو کو کا دولیا کی دولیا کی گئی مدین دولیا کو کا دولیا کو کا دولیا کو کا دولیا کو کا دولیا کی کا دولیا کی دولیا کو کا دولیا کی کا دولیا کو کا کو کا دولیا کا دولیا کو کا دو

حوض تک ہیں، وہ آدمی ان نالیوں کو کو کی نالیاں بنائی گئی ہیں، وہ آدمی ان نالیوں کو کوڑے کرکٹ سے خوب اچھی طرح صاف کر کے، پوری قوت (پریشر) سے یانی چھوڑے، کہ فو اربے سے جوش وخروش کے ساتھ پانی اُبلنے لگے۔

تا ثیر کی بیشم پہلی قسموں سے زیادہ قوی ہے کہ اس سے نسس کی اصلاح اور لطائف کی تہذیب ہو جاتی ہے؛ لیکن اس کا فیضان خزانے کی استعداد اور نالیوں کی وسعت وصفائی کی بقدر ہوتا ہے، دریا یا کنویں کی استعداد کے بقدر نہیں ہوتا؛ لیکن باوجود اس کے اگر بھی خزانے پر ہی کوئی آفت یا فتور واقع ہوجائے تو تا ثیر کے فیضان میں نقصان واقع ہوجا تا ہے۔

(۴) تاثیرِ اتحادی: تاثیرِ اتحادی بیہ ہے کہ مرشدِ کامل اپنی روحانی قوت سے مرید کوائی این روحانی قوت سے مرید کوائی کی روح کے ساتھ اس طرح ملا کے کہ اپنی روح کے ساتھ اس طرح ملا کے کہ اپنی روح کے کمالات اس کی روح میں منتقل کرد ہے۔ توجہ وتا ثیر کی بیشم سب سے قوی ترہے ،اس میں پھر بار بار استفادہ کی حاجت باقی نہیں رہتی'۔

(تفسيرِعزيزى، پارهٔ عم،ص:۵۵۹ تا ۵۲۳،مطبوعه: کتب خانه فیضِ ابرار)

حضرت تھانویؓ غارِ حراوالا وا قعہ نقل فرمانے کے بعد فوائد ذکر کرتے

#### ہوئے رقم طراز ہیں:

''ف : عادتِ توجہ وتصرف : بیفرشتہ حضرت جرئیل ہے ، ان کا پڑھنے کے لیے کہنا بہایں معنی نہ تھا کہ جو پہلے سے یا دہووہ پڑھے، بلکہ یہ کہنا ایسا تھا جیسے استاد نیچ کے سامنے ا، ب، ت، رکھ کر کہتا ہے پڑھو! یعنی جو میں بتلاؤں گاوہ پڑھو، پھر آپ کا فرمانا کہ: میں پڑھا ہوائہیں، یا تو اس بنا پر ہے کہ آپ کا ذہن مبارک اقر آکے اس معنی کی طرف منتقل نہیں ہوا، اور یا آپ کو قر ائن سے مظنون ہوا ہو کہ کوئی الی چیز پڑھواویں گے جس کے اخذ وضبط کے لیے پہلے سے پڑھے لکھے ہونے کی ضرورت ہے؛ بہر حال! اس کی ضرورت تھی کہ اس قر اُق ما مور بہا کے اخذ اور تلقی کے لیے آپ کی استعداد کی تقویت و تکمیل کی جاوے، اس غرض سے فرشتہ نے آپ کو گئی بار دبا یا؛ تا کہ قوت ، تو جہ و ہمت سے آپ کے قلب میں تصرف کریں، آپ کو گئی بار دبا یا؛ تا کہ قوت ، تو جہ و ہمت سے آپ کے قلب میں تصرف کریں، اس طرح اس حدیث سے اس عمل کا بھی اثبات ہوتا ہے۔ (انکشف ص: ۳۳۱،۳۳)

#### حقيقت تصوف

''امداد الفتاویٰ'' جلد پنجم میں حضرت تھانویؒ کا ایک رسالہ 'التعرف فی تحقیق النصرف''کے نام سے ہے،جس کا اردوتر جمہ حضرت مفتی محمد شفیع صاحبؒ نے کیا ہے،اس کے چندا قتباسات نقل کیے جاتے ہیں:

حقیقتِ تصرف: اور حقیقت اس تائید کی بیہ ہے کہ خاص کیفیاتِ مجمودہ کا دوسر سے شخص پرافاضہ کیا جاو ہے، جس سے اس میں آثارِ خاصہ پیدا ہوجاویں، اور بی آثار اغراض و مقاصد کے اختلاف کی بناء پر مختلف انواع والوان کے ہوتے ہیں، اوراس تائید کواہلِ تصوف کی اصطلاح میں تصرف اور تو جہاور ہمت اور جمعِ خواطر کہتے ہیں۔

پھرآ گے عنوان'' تنبیہات' کے ذیل میں تحریر فرماتے ہیں:

تنبیه اول: اس بارے میں کہ یہ تصرف جس کومشائخ استعال کرتے ہیں منی کریم صلّ الله الیالیم کی سنت ہے یا نہیں؟ سواس بارے میں جو کچھ مجھے ثابت ہواوہ میں نے رسالہ''الطرائف والظر ائف'' کے حصہ دوم میں لکھ دیا ہے، اسی کا بعینہ اس جگه نقل کر دینا کافی معلوم ہوتا ہے اور وہ بیر ہے: <u>فائدہ: نبی</u> کریم صلّاتہ الیّہ ہے سے نقلِ سیحے کے ساتھ یہ منقول ہے کہ آپ نے بعض لوگوں کے سینہ پر ہاتھ ماراجس سے ان کا وسوسہ جاتا رہا، اور بعض بیاروں کے بدن پر دستِ مبارک پھیراجس سے ان کا مرض جاتار ہا، اس سے بعض لوگوں کو بیروہم ہو گیا کہ آپ نے تصرف کا استعال فر ما یا، اور کچھزیادہ بعیر نہیں کہ اس قسم کی روایات سے کوئی شخص استعمالِ تصرف کے سنت ہونے پر بھی استدلال کرنے لگے؛لیکن جب غور سے دیکھا جاوے توبیداستدلال تامنہیں ہے؛ کیوں کہاس عمل کا تصرف ہونا اس کا محتاج ہے كنقل صحيح سے بيثابت ہوكہ آپ نے اپنی باطنی قوت کوان آثار کے پيدا كرنے کے لیے جمع فرمایا ہو، اور یہ بات ثابت نہیں ہے؛ بلکہ بیراحمال بھی ہے کہ آپ صلی این کے بیرا فعال اس بنا پر کیے ہوں کہ، آپ صلی این کو بذر بعدُ وحی ان افعال کا ان لوگوں کے حق میں بدون جمع خواطر واستعال تصرف نافع ومفید ہونا معلوم ہوگیا ہو،اوراس احتمال کی بنا پرییا فعال اصطلاحی تصرف میں ہرگز داخل نہیں ہو سکتے ، یہی وجہ ہے کہ تما م علمائے امت نے ان وا قعات کومعجزات میں شار کیا

ہے، جو کہ تصرف سے بالکل جدا ہیں، اور سب سے زیادہ واضح قرینہ اس بات پر کہ'' آل حضرت صلافی آیہ ہے۔ بھی تصرف صادر نہیں ہوا'' یہ ہے کہ' آپ صلافی آیہ ہے۔ بھی تصرف صادر نہیں ہوا'' یہ ہے کہ آپ ان کے ایمان نے ابوطالب کے قلب میں تصرف نہیں فرمایا، باوجود یہ کہ آپ ان کے ایمان لانے کے بہت زیادہ متمی اور خواہش مند تھے، بلکہ ان کے لیے صرف دعا اور دعوت و یہ پر کفایت فرمائی، اور اگر کسی وقت آپ صلافی آیہ ہم سے تصرف کا صدور تسلیم بھی کر لیا جاوے جب بھی اس سے فعل کا سنت اصطلاحی ہونا ثابت نہیں ہوتا؛ کیوں کہ اصطلاحی سنت ہونا اس پر موقوف ہے کہ یہ فعل معمول ہو، یہی وجہ ہے کہ کشتی لڑنے کو سنت نہیں کہتے، حالاں کہ ایک مرتبہ آپ صلافی آیہ ہم نے رکانہ کے ماتھ گفتی کو ہونے کا میں بیت کہا ہم کا بیت ہوجاوے جب بھی سنت مقصودہ ہونے کا حکم نہیں کیا جا ساتھ گفتی تھی کی ہے، بلکہ اگر عادت ہونا بھی ثابت ہوجاوے جب بھی سنت مقصودہ ہونے کا حکم نہیں کیا جا ساتھ کے ایک مرتبہ آپ مادیے کے لیے بیلازم نہیں کہ وہ عادت بھی ہو۔

تنبیددوم: کیاتصرف ولایت اور بزرگی اور مقبولیت عندالله کی علامت ہے؟
توجواب بیہ ہے کہ ہرگزنہیں، جیسے دوسر نے توکی بدنیہ اور ہاتھ پیروغیرہ کے استعال
کا حال ہے وہی اس کا ہے جیسا کہ پہلے گذرگیا۔ (امدادالفتاوی ۲۳۳۲ ۲۳۱۲)
حضرت تھانوی کی کتاب ' نثر یعت اور طریقت' میں ہے:
حضرت ابی بن کعب ہے (ایک لمبی حدیث میں) روایت ہے:
فلمار أی رسول الله وَ الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى

سینے میں ہاتھ مارا، میں پسینہ پسینہ ہو گیا اور خوف سے میری بیرحالت ہوئی کہ گویا اللّٰد تعالٰی کود کیھ رہا ہوں۔

ہاتھ مارنا۔جس سے بیرحالت پیدا ہوئی۔تصرف ہے، بعض لوگ فطرتاً صالح للتصرف ہوتے ہیں گوصاحبِ نسبت نہ ہوں ،اس کا طریق صرف ہمت کا صرف کرنا ہے، دوسرے کی بھی ہمت اگر قوی ہوتو اس سے روک سکتا ہے، طرقِ تصرف کی تحصیل صرف مُشاقی پر ہے۔

ضیاءالقلوب میں ہے:

''اما ایں تصرفاتِ عجیبہ وغریبہ بدونِ حصولِ نسبتِ فناء و بقاء دست نمی دِہد، وایں معاملات ازمتوسطانِ سلوک اکثر واقع شوند''۔

اس ارشاد کے معنیٰ یہ ہیں کہ: یہ تصرفاتِ عجیبہ وغریبہ بدونِ حصولِ نسبتِ فناء و بقاء حاصل نہیں ہوتے، بریں معنیٰ مشاقی یا قوتِ فطریہ کے ساتھ (نافع فی الدین ہونا) بھی شرط ہے، کیوں کہ سالک کا اصل موضوع یہی نفع فی الدین ہے۔ مراد بعض تصرفاتِ عجیبہ وغریبہ سے وہی تصرفات ہے جوسلوک کے متعلق ہے۔

## توحب وتصسر ف کے دودر ہے

تصرف وتا ثیر دوطرح ہیں: تا ثیر کرنا باطنِ مرید میں ،جس سے اس کوحق تعالیٰ کی طرف کشش پیدا ہو۔اور تا ثیر دوسری اشیائے عالم میں ،خواہ ہمت سے یا دعا ہے۔

توجہ(تصرف) کے دودر جے ہیں:ایک درجہ توغیرا ختیاری ہے،وہ بیر کہ

دل چاہتا ہے کہ فلاں شخص میں ذوق وشوق محبتِ حق ،خوف وغیرہ پیدا ہوجائے ، اس کے واسطے دعا کر دے ، اس کا تو کچھ مضا کقہ نہیں۔ دوسرا درجہ تو جہ کا متعارف مصطلحہ ہے، وہ یہ کہ شیخ اپنے قلب کوسب خطرات سے خالی کر کے خاص تو جہ کرتا ہے،اس میں تصور بہ قصدِ تصرف ہوتا ہے، یہ گوجائز ہے،مگر ذوقاً پیندنہیں،اوراس میں فاعل قوتِ برقیہ ہوتی ہے، جوانسان کے اندرود یعت رکھی گئی ہے جبیبا کہ زمین میں بھی بیقوت بہت ہے،نظر لگنے میں بھی اسی کا اثر ہوتا ہے،مسمرینرم اور توجہ متعارف کا منشاء و ما خذایک ہے، ایک بری جگہ صُر ف ہوتا ہے اور ایک اچھی جگہ، صرف اتنا ہی فرق ہے، اور بیمشق پرموقوف ہے، اس لیمشق کی جاتی ہے کہ دوسروں پر نسبت کا القاکریں گے۔بعض مشائخ کے یہاں اس سے بہت کام لیاجا تاہے؛مگر اس کا نفع ہاقی نہیں رہتا،طالب کیفیت کونفع سمجھ کراس کو کافی جانتا ہے؛اس لیے کام حیمور دیتا ہے۔اس میں چندخلجان ہیں:اول توسنت میں منقول نہیں، دوسرے اس سے اکثر کوکام میں سستی ہونے گئی ہے،خود دوسرے پراٹر پڑے اس کامضا کقہ نہیں، باقی خودتو جہ کرنے میں تواس وقت قلب میں خدا تعالیٰ کی طرف تو جہ طلق نہیں رہتی۔اگریہ کہا جائے کہ یوں معمولی بات چیت میں بھی تو جہالی اللہ نہیں ہوتی ،تو جواب بیہے کہ بیاس سے اشدہے ؛ کیوں کہ اس میں قلب کوقصداً خالی کیا جاتا ہےاور خدا تعالی کی طرف سے توجہ ہٹانا غیرت کی بات معلوم ہوتی ہے، حلقهٔ متعارف میں یہی ہوتا ہے۔بس مسنون طریقہ اصلاح کا وعظ نصیحت، دعاہے۔ اورتوجہ تام حق تعالی کاحق ہے؛ البته اس کے پچھآ داب ہیں: ایک پیر کہ غرض اور طریق مباح ہو۔ دوسرے یہ کہ ظاہراً یا باطناً اس پرعجب نہ ہو، اوراس کی اچھی

تدبیریہ ہے کہاں کومقرون بالدعا کر دیا جائے، حبیبا حدیث شریف میں دعا بھی ہے۔تیسرے بیر کہ اس میں زیادہ اشتغال نہ کرے کہ فاعل ومنفعل دونوں کے لیے کثرت میں فتنہ ہے؛ اسی لیے حضور سلسلالیہ سے یہ بکثرت منقول نہیں جبیبا بعض نے اختیار کیا ہے، اور فتن اس کے مشاہد ہیں،ان میں اعظم پیہے کہ عمو ماً اس کو کمال سمجھنے لگتے ہیں، حالال کہ بیمل محض ضرورت کے لیے ہے۔ والصروری یتقدر بقدر الضرورة (ضروری چیز پر بقررِضرورت اکتفا کیا جاتا ہے) بعض ا کابرنے تصریح کی ہے کہ جب مرید میں کوئی ذکر اثر نہ کرے تب پیرتو جہ سے کام لے، وجهاس کی وہی "تقدر بقدر الضرورة" (اکتفابقریضرورت) ہے۔ بعضے ناوا قف غلطی سے یوں سمجھتے ہیں کہ فیض پہنچانا شیوخ کے قبضہ و اختیار میں ہوتا ہے۔مسلم شریف میں حضرت ابو ہریرہ ﷺ سے اس آیت کے بارے میں" إِنَّكَ لَا تَهْدِي" الْخُ مروى ہے كه، وه فرماتے ہیں كه: بيرآیت رسول الله صلَّتْ اللَّهِ اللَّهِ كَ معامله ميں نازل ہوئی ہے كه، آپ اپنے جيا ابوطالب كو اسلام كى ترغیب دے رہے تھے(اور وہ نہ مانتے تھے)۔اس حدیث سے اس غلطی کی یوری اصلاح ہوتی ہے کہ، جب رسول الله صالاتی التیام کے اختیار میں نہ ہوا تو اوروں میں تو اِس کا کب احمال ہے!۔اور جب نفع دینی۔جواصل کام شیخ کا ہے۔مشقلاً خارج از اختیار ہے تو نفع د نیوی تو بدرجهٔ اولی استقلالاً اختیار میں نه ہوگا۔ بہت ہے جہلاء اس میں بھی گرفتار ہیں کہ نعوذ باللہ – اہل اللہ کوساری خدائی کا مالک سمجھتے ہیں، بدلالۃ انص اس کی بھی اصلاح ہوگئی۔

### توحب سے <sup>وت</sup>تی اثر ہوتاہے

پھریہ بھی سمجھ لینا چاہیے کہ تو جہ کے ذریعہ جواثر پیدا ہوتا ہے وہ وقتی ہوتا ہے، دیریانہیں ہوتا۔

حضرت تھانوئ کے ملفوظات میں ہے:

''اگریہ خیال ہوکہ بعض بزرگ کی توجہ سے بڑے بڑے برکاروں کی خود بخو داصلاح ہوگئی ہے تو یہ ایک قسم کا تصرف ہے، اور ایسا تصرف نہ اختیاری ہے نہ بزرگ کے لیے لازم ہے، بہت سے بزرگوں میں تصرف مطلق نہیں ہوتا، نیز تصرف کے اثر کو بقا نہیں ہوتا، اس کی مثال ایس ہے کہ کوئی شخص تنور کے پاس بیٹھ گیا توجب تک وہاں بیٹھا ہوا ہے تمام بدن گرم ہے؛ مگر جیسے ہی وہاں سے ہٹا پھر شھنڈا کا ٹھنڈا، بخلاف اس کے جو ہمت اور اعمال کے ذریعہ سے اثر ہوتا ہے وہ باقی رہتا ہے اور اس کی مثال ایس ہے جیسے کس نے کشتۂ طلا کھا کر اپنے اندر حرارت فریزی پیدا کر کی ہو، تو اگر وہ شملہ بہاڑ پر بھی چلا جائے گا تب بھی وہ حرارت برستور باقی رہے گئی۔ (انفاس میسیٰ) / ۱۵،۱۵)

مذكوره ملفوظ سے معلوم ہوا كەتوجەك ذريعه كى كورا و راست پر لا نابنده كاختيار ميں نہيں، جس طرح ہدايت ديناكسى بنده كے اختيار ميں نہيں، الله تعالى الله تعالى الله توجه مفيد ومؤثر ہوسكتى ہے۔" إِنّك لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَهُو أَعْلَمُ بِالْمُهُتَدِينَ "(القصص: ٥٦) ترجمه: (ال يَغِيمر!) حقيقت يدہے كه تم جس كوخود جا ہو، ہدايت تك نہيں پہنچا سكتے، بلكه الله جس كو جا بہتا حقيقت يدہے كه تم جس كوخود جا ہو، ہدايت تك نہيں پہنچا سكتے، بلكه الله جس كو جا بہتا

ہے، ہدایت تک پہنچا دیتا ہے، اور ہدایت قبول کرنے والوں کو وہمی خوب جانتا ہے۔ (آسان ترجمهُ قرآن ۱۱۸۷/۲)

لہذا آپ کا بیراشکال کہ 'شیخ کی توجہ رشد و ہدایت کا ذریعہ ہے تو آپ کے لکھنے کے مطابق اگر حضور صلافی ایکی مرتوجہ مفید ہدایت تسلیم کرلی جائے ، تواس کا مطلب بیہ ہوا کہ حضور صلی ٹیا ہے جس جس فر دِبشر کی طرف متوجہ ہوں اس کامسلمان ہوجا نا ضروری ہے، کہ حضور صلّاللهٔ اَلِیامؓ کی بعثت ہی یوری انسانیت کی ہدایت کے لیے ہوئی تھی ، آل حضور صلّاناً اللہ کا منشاء اور جاہت یہی تھی کہ ہر شخص دولتِ ایمان سے مالا مال ہوجائے ،حتیٰ کہ اللہ تعالیٰ کو کہنا پڑا کہ کفار کے ایمان نہ لانے پراتنا فسوس نہ کریں کہ آپ اپنی جان کو گھلا بیٹھیں۔ فَلَعَلَّكَ بَاخِعُ نَفْسَكَ عَلَى اثَارِهِمْ إِنْ لَمْ يُؤْمِنُوا بِهَذَا الْحَدِيثِ أَسَفًا. (الكهف) ترجمه: اب (اك پنیبر!)اگرلوگ (قرآن کی) اس بات پرایمان نہ لائیں تو ایسا لگتا ہے جیسے تم افسوس کرکر کے ان کے پیچھے اپنی جان کو گھلا بیٹھو گے۔ (آسان ترجمہُ قرآن ۲/۸۹۲) بعض کفار (جیسے ابوجہل) کا نام لے کر حضور صلّ اللہ اللہ نے ہدایت کی دعا کی تھی ، پھر بھی اسے ہدایت نصیب نہ ہوئی ۔ ظاہر سی بات ہے نام لے کر دعا کر نا گویاپورےطوریران کی طرف توجہ مبذول کرناہے۔

تو حب مؤثر نه ہونے کی وحب انکار ہے بعض مرتبہ توجہ دینے والاشیخ تو کامل ہوتا ہے؛لیکن مرید میں ارادۃ و عقیدت نہیں ہوتی؛ بلکہ انکار ہوتا ہے، الیی صورت میں کامل شیخ کی توجہ بھی غیر مؤثر ثابت ہوتی ہے۔حضرت مولانا شاہ وصی اللہ صاحب اللہ آبادیؒ کے اس موضوع پر دورسالے''عاقبۃ الانکار''اور''اعتقادوا نکار''''تالیفاتِ مصلح الامت' نامی کتاب میں موجود ہیں، اس کا ایک اقتباس ملاحظہ کیجئے:

### ایک واقعب

بخاری شریف کی شرح "بهجة النفوس" میں بعض محققین سے منقول ہے:وهی هذه:

حكى عن بعض الفضلاء المحققين: انه اتاه شخص يريد السلوك، فادخله للخلوة و تركه اياماً، ثم دخل عليه و قاله: كيف تري صور تي عندك؟ فقال: صورة خنزير، فقال الشيخ: صدقت، ثم تركه في خلوته اياماً، ثم دخل عليه و سأله مثل الاولئ، فقال له: صورة كلب، ثم كذلك، الى ان قال له: صورة القمر ليلة كماله، فقال له: صدقت الأن، كمل حالك، و حينئذ اخرجه من الخلوة. (بهجة النفوس ١/٨٨)

بعض مشائح محققین کا واقعہ بیان کیا جاتا ہے کہ ان کے پاس کوئی شخص سلوک کے ارادے سے آیا، شیخ نے اس کوخلوت میں رہنے کا حکم فرما یا اور اس کو اس حال پر کچھ دنوں رکھا، پھر (ایک دن شیخ ) اس کے پاس گئے اور اس سے پوچھا کہ: اپنے نزدیک میری صورت کیسی پاتے ہو؟ اس نے کہا: جیسے سور کی ، شیخ نے کہا: ٹھیک کہتے ہو، اور بدستوراس کوخلوت میں رکھا، پھر کچھ دنوں کے بعداس کے کہا: ٹھیک کہتے ہو، اور بدستوراس کوخلوت میں رکھا، پھر کچھ دنوں کے بعداس کے

پاس گئے اور وہی پہلاسوال کیا (یعنی مجھ کوکساد کھتے ہو؟) اس نے جواب دیا کہ:
آپ (اب) مجھے کتے کی شکل میں نظر آ رہے ہیں، الغرض! اسی طرح شنخ اس سے
وقاً فو قاً دریافت فرماتے رہے، اور وہ ہربار مختلف جواب دیتارہا، یہاں تک کہ اس
نے آخر میں یہ کہا کہ: میں آپ کوایساد کھر ہا ہوں جیسا چودھویں رات کا چاند۔ شنخ
نے بیس کر فرمایا: ہاں! اب تمہارا حال درست ہوا ہے، اور پھر اس کو خلوت سے
باہر نکلنے کا حکم فرما دیا۔

دیکھے!اس حکایت ہے معلوم ہوا کہ مریدکوا پنی ہی شکل شیخ کے آئینہ میں نظر آتی ہے، وہ بزرگ تو اول دن سے بدرِ کامل سے؛ مگر یہ سب تطورات (تبدیلیاں)اس مرید ہی کے شے، جنہیں وہ شیخ کی جانب منسوب کرر ہاتھا، جوں جوں اس کی اصلاح ہوتی گئی وہ حقیقت سے قریب تر ہوتا گیا۔

نیز مشائخ کے علاوہ آج بڑے بڑے علما وفضلا، فقہا اور محدثین موجود ہیں، اوران کے پاس بھی ایک جماعت استفادہ اوراستفاضہ کی غرض سے جمع رہتی ہے، توکیاان کے پاس بھی ایک جماعت استفادہ اوراستفاضہ کامل ہی ہوکر نکاتا ہے؟ مشاہدہ توبیہ ہے کہ ان فارغین میں سے کثرت سے نہ صرف قلیل و ناقص الاستعداد ؛ بلکہ فا قد الاستعداد ہی ہوتے ہیں؛ یہاں تک کہ یہ کہا جاسکتا ہے کہ آج علما کی جگہ جاہلوں نے لے لی ہے، اور اللہ ماشاء اللہ کوئی ہی کوئی ان میں سے کام کا ہوتا ہے، جب علوم ظاہر میں یہ اور اللہ ماشاء اللہ کوئی ہی کوئی ان میں مے کہ در اصل وہ فضلا و جب علوم ظاہر میں یہ امر مشاہد ہے تو کیا یہاں یہ کہنا صحیح ہے کہ در اصل وہ فضلا و علی ہی اور کوتا ہی پڑھے والوں کی جانب سے ہے، کہ انہوں نے ایسے علما وفضلا کو غامی اور کوتا ہی پڑھے والوں کی جانب سے ہے، کہ انہوں نے ایسے علما وفضلا کو خامی اور کوتا ہی پڑھے والوں کی جانب سے ہے، کہ انہوں نے ایسے علما وفضلا کو خامی اور کوتا ہی پڑھے والوں کی جانب سے ہے، کہ انہوں نے ایسے علما وفضلا کو خامی اور کوتا ہی پڑھے والوں کی جانب سے ہے، کہ انہوں نے ایسے علما وفضلا کو خامی اور کوتا ہی پڑھے والوں کی جانب سے ہے، کہ انہوں نے ایسے علما وفضلا کو خامی اور کوتا ہی پڑھے والوں کی جانب سے ہے، کہ انہوں نے ایسے علما وفضلا کو خامی اور کوتا ہی پڑھے والوں کی جانب سے ہے، کہ انہوں نے ایسے علما وفضلا کو خامی اور کوتا ہی پڑھے والوں کی جانب سے ہے، کہ انہوں نے ایسے علما وفضلا کو خامی اور کوتا ہی پڑھے والوں کی جانب سے ہے، کہ انہوں نے ایسے علما وفضلا کو خامی اور کوتا ہی بڑھ سے دانوں کی جانب سے ہے، کہ انہوں نے ایسے علما وفضلا کو خامی اور کوتا ہی بھر سے دور کوتا ہی بھر کی جانب سے ہے، کہ انہوں نے کوتا ہوں کوتا ہی ہوں کوتا ہی بھر کوتا ہوں کوتا ہی بھر کوتا ہی

یا کربھی کچھسکھانہیں۔جب یہاں یہ بات ہے اورسب کوسلیم بھی ہے کہ بینک علما کا کوئی قصور نہیں، تو پھر باطن کے معاملہ میں مشائخ ہی کیوں مور دِالزام گھہرائے جاتے ہیں، اور یہاں بھی یہی کیوں نہیں سمجھ لیاجا تا کہ شایدم ید ہی کا قصور ہو،جس کی وجہ سےان کونفع نہیں ہوتااور شیخا پنی جگہ پر کامل وکممل سب کچھ ہے!!!۔ کیاکسی شیخ کے کامل ہونے کے شرائط میں پیجمی داخل ہے کہ اس کے سب کے سب مریدین کامل ہو؟ یہ تو واقع کے بھی بالکل خلاف ہے؛ کیوں کہ یہ ہوسکتا ہے کہ کوئی شیخ کامل ہو؛لیکن اس کے پاس آنے جانے والے اپنی خرابیوں کے سبب اس کے فیض سے محروم ہوں۔ <u>دیکھئے اکمل الکاملین جناب رسول اللہ</u> صلَّ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مبارك اورآب كي صحبت يانے كے باوجودا بوجهل اورا بولهب جيسے <u>لوگ محروم ہی رہے،</u> علیٰ ھذا منافقین بھی محروم رہے ،اس سے معلوم ہو تا ہے کہ استفادہ کے لیے شرائط ہیں،اورمستفید میں بھی ان کا ہونا ایسا ہی ضروری ہے جبیبا کہ مفید میں ۔اور باطن تو بہت ہی زیادہ نازک چیز ہے، پس اس کی شرا بَطَ بھی بہت نازک ہیں،باطنی فائدہ کے لیے ضروری ہے کہ، پہلے اپنے اندراس کی شرائط کی تحصیل کرے، اور اس کے موانع کو مرتفع کرے، تنہاشیخ ہی کامل ہوکر کیا کرلے گا! اس کے لیے طالب کا بھی تو صادق ومخلص ہونا ضروری ہے، اب اگر کوئی ان حضرات سے طریق کی شرائط کے ماتحت سیکھے ہی نہیں تو پھراس میں ان کا کیا قصور؟ \_ (تاليفات ِ مصلح الامت ا/٣٩ تا ١٣)

خواجہ محمد معصوم ؓ کے مکتوبات میں ہے:''شیخ کامل کی توجہ ایسی چیز ہے کہ اگر ظلمات وکدورات کے پہاڑ کے پہاڑ ہر طرف سے نمودار ہوجا ئیں ، توان کو بھی مریدِ صادق سے دفع کر کے اس کے باطن کی تطهیر کرسکتی ہے، اسی طرح سے شخ کی بہتو جہسا لک کے لیے حالتِ قبض میں بھی مفید ہے، چناں چہ بہت جلداس میں بسط پیدا کر کے ترقی کاراستہ اس پر کھول سکتی ہے'۔

حاصلِ کلام میہ کہ مدارِ کاروہ صحبت اور وہ تو جہ ہے جو کہ محبت یعنی عقیدت اور سیر دگی کے ساتھ جمع ہوجائے ، یعنی سالک کی جانب سے محبت اور حوالگی ہواور شیخ کی جانب سے تو جہ۔ چنال چہ تنہا محبت بدونِ تو جہ شیخ کے بھی رہبر بن سکتی ہے یعنی نافع ہوسکتی ہے ؛ اور ترقی دے سکتی ہے ؛ مگر محض تو جہ شیخ بدونِ محبتِ طالب کے کیجھ زیادہ نفع بخش نہیں۔ (تالیفاتِ صلح الامت ۲ / ۱۵۳ / ۱۵۳)

### مکتوبات خواجہ محرمعصوم میں ہے:

وہ خط جوتم نے بھیجاتھا، پہنچا،خوش وقت کیا۔تم نے اپنے لیے اوراپنے مریدوں کے لیے تو جہات کی درخواست کی تھی بھی بھی بھی توجہ کی جائے گی؛ لیکن اتناجان لینا ضروری ہے کہ مدار کار' رابطہ معنوی' پر ہے،جس کو دوسر لے لفظوں میں محبت واعتقا داور تسلیم سے تعبیر کیا جاسکتا ہے۔مستر شد کا اپنے مرشد سے جتنا بیرا ابطہ قوی ہوگا، باطن شنے سے اخذ فیوض و برکات اسی قدر زیادہ کرسکتا ہے۔مجب خالص اور رابطہ معنوی کا ہونا ایک قطب کامل کے باطن سے اخذ برکات کرنے کے لیے کافی ہے، چاہے توجہ نہ بھی ہو۔ کامل کے باطن سے اخذ برکات کرنے کے لیے کافی ہے، چاہے توجہ نہ بھی ہو۔ درکار ہے۔ہاں وہ توجہ جو رابطہ مذکورہ کے ساتھ جمع ہونور علی نور ہو جائے گی، درکار ہے۔ہاں وہ توجہ جو رابطہ مذکورہ کے ساتھ جمع ہونور علی نور ہو جائے گی، درکار ہے۔ہاں وہ توجہ جو رابطہ مذکورہ کے ساتھ جمع ہونور علی نور ہو جائے گی، درکار ہے۔ہاں وہ توجہ جو رابطہ مذکورہ کے ساتھ جمع ہونور علی نور ہو جائے گی، درکار ہے۔ہاں وہ توجہ جو رابطہ اور ا تباع سنت پیغیبر صال نے اللہ اور ا تباع سنت پیغیبر صال نے اللہ اور ا تباع سنت کے ہونور علی نور ہو جائے گی، درکار ہے۔ہاں وہ توجہ جو رابطہ اور ا تباع سنت پیغیبر صال نے اللہ اور کے ساتھ جمع ہونور علی نور ہو جائے گی، درکار ہے۔ہاں وہ توجہ جو رابطہ اور ا تباع سنت پیغیبر صال نے اللہ اور کے ساتھ کے ہونور علی نور ہو جائے گی ہوں۔

ان دوباتوں میں رسوخ اور پختگی رکھتا ہے، اس کوغم نہیں۔اس کے انجام کورا نگال اوراس شخص کو کمالاتِ اکابر سے محروم نہیں کریں گے؛اورا گران دوباتوں میں سے کسی ایک میں بھی خلل واقع ہو گاتو خطر در خطر ہے، چاہے کتنی ہی ریاضت کرے۔( کمتوباتے خواجہ محمد مصوم ص:۱۰۲)

م*ذكور*ه بالاعبارت سےمعلوم ہوا كەحضرت نبئ اكرم صلّاثاليّاتِم كى كامل توجه اینے محبوب چیا ابوطالب کے بارے میں مؤثر نہ ہونے کی وجہان کا انکارتھا، پیہ ا نكار صرف دل مين نهيس؛ بلكه زبان سے بھی ظاہر ہوا۔ چناں چەمىندا حمد اور بخاری اورمسلم اورنسائی میں ہے کہ: جب ابوطالب مرنے لگے تورسول الله صالع اليام آپ کے پاس آئے ، ابوجہل اور عبد اللہ ابن ابی امیہ بھی وہاں موجود تھے، آپ سالٹھ الیہ ا نے فرمایا: اے جیا!تم ایک مرتبہ لا الله الا الله کہدلو؟ تا کہ خدا کے سامنے تمہاری شفاعت اورسفارش کے لیے مجھ کو ایک حجت اور دلیل مل جائے۔ابوجہل اور عبدالله ابن امیہ نے کہا: اے ابوطالب! کیاتم عبد المطلب کی ملت کوچھوڑتے ہو؟ ابوطالب نے لا الہ الا اللہ کہنے سے انکار کر دیا، اور آخری کلمہ جواُن کی زبان سے نكاوه بيتها: "على ملة عبد المطلب" يعنى عبد المطلب كرين يربول-(سيرة المصطفى ال-۲۸۱،۲۸)

من ریرتو حب مؤثر سے ہونے کی وحب مؤثر سے ہونے کی وحب مؤثر سے مئر پرتوجہ کا اثر نہ ہونے کی وجہ بیے کہ اس میں احتیاج نہیں ہوتا، دلالتِ حال سے وہ اپنے کمال کا مدعی ہے۔حضرت تھا نوئ فرماتے ہیں:

'' توجہ کا اثر اس پر ہوتا ہے جواپنے آپ کومختاج اثر سمجھتا ہو، اور اپنے کمال کا مدعی نہ ہو، عوام پر تہوت کہ ان میں کمال کا مدعی نہ ہو، عوام پر توجہ کا اثر ہوتا ہے اور خواص پر نہیں؛ کیوں کہ ان میں احتیاج وطلب ہی نہیں، وہ تو خود اس کے مدعی ہیں کہ دوسرے ہمارے محتاج ہیں'۔ (انفاس عیسی ا ۴۹/)

# قلبِ مسريد پرفيضان بهواسطه سيخ كيون؟

سوال (۷): پیری مریدی میں مراقبہ وغیرہ میں یہ تصور کروایا جاتا ہے کہ اللہ کی رحمت اور فیضانِ خداوندی میرے شخ کے قلبِ مبارک پر، اور وہاں سے میرے (مرید) کے قلب پر نازل ہوتا ہے۔ کیا اس طرح کا عقیدہ درست ہے؟ اور کیا یہ فیضانِ خداوندی من جانب اللہ بلا واسطہ قلبِ شخ، قلبِ مرید پر نازل نہیں ہوسکتی؟

جواب (2): خواجه محم معصوم اینجایک گرامی نامه میں تحریر فرماتے ہیں:

''اے بھائی! دنیا میں کسی کی طرف رجوع ہونے اور کسی پراعتا دکرنے کا باعث یا تو یہ ہوتا ہے کہ وہ مربی ہے، اور 'تربیتِ صوری ومعنوی' اس کے ساتھ وابستہ ہے (ابغور کرو)' قل اعوذ ہر ب الناس' کی روسے مربی حقیقی حق تعالی ہی ہے، اور تربیتِ ظاہر و باطن حقیقة اس کے ساتھ ہی مربوط ہے، پیر، استا داور مادر و پدرسے بموافقِ شریعت جور جوع و تواضع کا معاملہ کیا جاتا ہے وہ اس لیے ہے کہ یہ لوگ بحکم الہی، مربی ہیں، چول کہ یہ تواضع حکم خداوندی کی بنا پر ہے، اس لیے ہے کہ اس کو بھی فی الحقیقت خدا ہی کی طرف رجوع و تواضع قرار دیا جائے گا'۔

اس کو بھی فی الحقیقت خدا ہی کی طرف رجوع و تواضع قرار دیا جائے گا''۔

( کتوبات خواج محموم ، کتوب نمبر ۱۲۹ میں ۱۲۹)

لہذا سوال میں ذکر کردہ تصور جائز ہے، جو فی الحقیقت رجوع والتفات الی اللّٰہ کی ایک صورت ہے۔

''امدادالسلوك''ميں ہے:

''شخ کا قلب مثل دروازہ کے ہے جو عالم غیب سے کھول دیا جا تا ہے، (پس دروازہ سے آنے والی شئ در حقیقت عالم غیب سے آرہی ہے)،اور حق تعالیٰ کے فیوض کی امداد جو ہر لحظہ مرید تک پہنچتی ہے وہ شنخ ہی کے واسطہ سے پہنچتی ہے'۔(امدادالسلوک ص: ۱۳۳)

فقيه الامت حضرت مفتى محمود حسن گنگو ہی فرماتے ہیں:

"ربط قلب بالشيخ كے عنی يہ ہیں كہ قلب كواينے شيخ كى طرف متوجه كردے، کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے فیضان شیخ کے قلب پر ہور ہاہے، اور ان کے واسطے سے میرے قلب پر ہور ہاہے،جس طرح حسی چیزیں باپ سے بیٹے کوملتی ہیں کہ وہ روپیہ بھی دیتا ہے، کپڑا بھی دیتا ہے، کھانا بھی اس کے لیے لاتا ہے، مٹھائی بھی لاتا ہے، حالاں کہ حقیقت میں باپ کے پاس بھی یہ چیزیں اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہی آتی ہیں، اس طرح معنوی چیزیں بھی طالب کے قلب پر اس کے شیخ کی طرف سے وارد ہوتی ہیں،اس کومحسوس ہوتا ہے کہ شیخ کے قلب سے بیہ چیز آ رہی ہے، ظاہری چیزیں بھی بغیر واسطے کے نہیں آتی ہیں، روٹی کی ایکائی اللہ تعالیٰ کی طرف سے آجاوے بنہیں، کچھالیا ہی قصہ بہال بھی ہے۔ (ملفوظات فقیہ الامت ۲ /۵۰) حضرات ِصوفیہ کے یہاں ربط قلب بالشیخ کو''صرف ہمت'' کہتے ہیں، اس کا مقصد بیہ ہوتا ہے کہ مرید کے دل میں مختلف قسم کے وساوس اور خیالات کو منقطع کرنے کے لیے شیخ مرید کوایک طرف متوجہ کر دیتا ہے، اور پیر چیز ایک دم حاصل نہیں ہوتی ،آ ہستہ آ ہستہ کئ سال بعد حاصل ہوتی ہے۔

آتے آتے گا ان کا خیال جاتے جاتے بے خیالی جائے گ

اور شیخ کے قلب سے استفادہ کے لیے حاضری بھی ضروری نہیں؛ غائبانہ بھی یہ فیض بہنچ سکتا ہے۔ حضرت جی مولا نا محمد الیاس صاحب فر ماتے ہیں کہ:
''میں نے حضرت مولا ناخلیل احمد صاحب کی خدمت میں خط لکھا کہ: میرا دل چاہتا ہے کہ چندروز حضرت کی خدمت میں رہوں، حضرت نے فر مایا: تم کو مجھ سے چاہتا ہے کہ چندروز حضرت کی خدمت میں رہوں، حضرت نے فر مایا: تم کو مجھ سے پچھ حاصل کرنے کے لیے یہاں آنے کی پچھ ضرورت نہیں، دور نز دیک سب برابر ہے، جو فائدہ یہاں آ کر ہوسکتا ہے وہی فائدہ وہاں بیٹھے ہوگا'۔

(ملفوظاتِ فقيه الامت ٤ / ٦٣)

رہا آپ کا یہ کہنا کہ: ''کیا یہ فیضانِ خداوندی من جانب اللہ بلاواسطہ قلب شیخ ،قلب مرید پرنازل نہیں ہوسکتا''؟ یقیناً ایسا ہوسکتا ہے ،اللہ تعالی اس پر قادر ہیں ،لیکن اللہ تعالی نے دنیا کو اسباب سے جوڑ رکھا ہے ، شیخ کا واسطہ سبب کے درجہ میں ہے ، یہ اشکال تو تعلیم و تربیت کے تمام امور بلکہ ہر چیز میں ہوسکتا ہے ، طالبِ علم استاد سے ملم حاصل کرتا ہے تو بلا استاد علم حاصل نہیں ہوسکتا ؟ تبلیغی احباب اپنی اصلاح کے لیے وقت لگاتے ہیں اور بستی بستی اپنے کندھوں پر بستر اُٹھائے پھرتے ہیں ،کیا اس مشقت کے بغیر گھر بیٹھے بیٹھے اصلاح نہیں ہوسکتی ؟ وقس علی پھرتے ہیں ،کیا اس مشقت کے بغیر گھر بیٹھے بیٹھے اصلاح نہیں ہوسکتی ؟ وقس علی

متعارِ دشیوخ سے بیعت کی ممانعت سوال (۸): جب تمام شیوخ اور مرشدین الله تعالی کے مقربین ہیں، تو یہ کیسااصول ہے کہ ایک شخ سے بیعت ہونے کے بعداس شنخ کی حیاتِ مبار کہ میں دوسر کے کسی شنخ سے بیعت نہیں کر سکتے ، ورنہ نقصان ہوگا؟ اور یہ بھی وضاحت فرمائیں کہ اس سے کیا نقصان ہوسکتا ہے؟

جواب(۸): آپ نے جو اعتراض کیا کہ'' یہ کیسا اصول ہے' الخ حیرت ہے! کہ جسمانی معالج کے بارے میں آپ کو بیا شکال نہ ہوا تو پھر روحانی معالج کے بارے میں کیسے کہ دیا کہ: بیرکیسا اصول ہے؟۔

تمام اطبا اور ڈاکٹروں کا مسلمہ اصول ہے کہ: جسمانی علاج کے دوران ایک ہی طبیب وڈاکٹر کی ہدایات پر چلنے اور عمل کرنے میں مریض کے لیے شفا یا بی کی ضانت ہے، ایک ڈاکٹر کا علاج جاری ہواس دوران دوسرے ڈاکٹر سے علاج کرانا اپنے آپ کوموت کی گھاٹ اتار دینے کے مترادف ہے، حالاں کہ بیتمام اطبا اور ڈاکٹر اپنے فن میں کامل ہیں، اسی طرح روحانی معالج (شیخ) کا حال ہے کہ ایک شیخ سے فاکدہ پہنچ رہا ہے، اصلاح ہور ہی ہے، پھر بھی دوسرے شیخ سے بلاوجہ بیعت کرنا پہلے شیخ کے تکدر کا سبب ہے۔

حضرت شاہ ولی اللہ صاحب محدث دہلوی تحریر فرماتے ہیں:

فاعلمان تكرار البيعة....من الشخصين، فان كان بظهور خلل في من بايعه فلا بأس، وكذلك بعد موته او غيبته المنقطعة؛ و اما بلا عذر فانه

يشبه المتلاعت ويذهب البركة ، ويصرف قلوب الشيوخ عن تعهده .

ترجمہ: معلوم کر کہ دو پیرول سے تکرارِ بیعت کرنا، سوا گربسبب ظہورِ خلل کے ہواس پیرمیں جس سے بیعت کر چکاہے ، تو کچھ مضا کقہ نہیں ، اوراسی طرح (حکم ہے )اس کی موت کے بعد یااس کی غیبتِ منقطعہ کے بعد ، کہ اس کی ملاقات کی توقع باقی نہرہی ہو؛ اور بلاعذر دوسر ہے مشدسے بیعت کرنا مشابہ ہے کھیل کے ، اور ہر جگہ بیعت کرنا برکت کھوتا ہے ، اور مرشدوں کے دلوں کواس کی تعلیم اور تہذیب سے پھیرتا ہے۔ (شفاء العلیل ترجمہ القول الجیل، ۲۰)

امدادالفتاوی میں ہے:

(سوال)ایک پیرمتبع سنت صاحبِ فیض سے بیعت کرنے کے بعد بحالتِ حیات اسی متبعِ شریعت صاحبِ فیض کےعلاوہ دوسرے سے بیعت کرنا کیسا ہے؟

(الجواب) معصیت تونہیں ؛ لیکن موجب بے برکتی اوراحیاناً سبب تاذی شخ اول ہے، اوراس تاذی کا افضاء الی المعصیة (ہونا) بواسطۂ اسبابِ اختیار بیک ممکن ہے، گولاز منہیں، بہر حال محل خطر ہوا۔

ونظير نفى المعصية واثبات الاذية وافضاء هاالى بعض المضار الدينية احياناً رواه مسلم فى قصة خطبة على عَنْ الله بنت ابى جهل على فاطمة ولل على من قول عليه السلام: إنى لست أحرم حلالا ولا أحل حراما. وقول عليه السلام: إلا أن يحب ابن أبى طالب أن يطلق ابنتى وينكح ابنتهم فإنما ابنتى بضعة منى يريبنى مارا بها ويؤذينى ما اذاها. [باب مناقب فاطمة] (الما والفتاوئ ٢١٨/٥)

حضرت تھانو کی کی مشہور کتاب' شریعت وطریقت' میں ہے: ''[۲] اگرکوئی شخص ایک شیخ کی خدمت میں خوش اعتقادی کے ساتھ ایک معتد به مدت تک رہے؛ مگراس کی صحبت میں کچھ تا ثیر نہ یائے تواسے جاہیے کہ دوسری جگہا پنامقصود تلاش کرے؛ کیونکہ مقصود خدا تعالیٰ ہےنہ کہ شیخ ایکن شیخ اول سے بداعتقاد نہ ہو،ممکن ہے کہوہ کامل مکمل ہو؛مگراس کا حصہ وہاں نہ تھا،اسی طُرح اگرشیخ کا انتقال قبل حصولِ مقصود کے ہوجائے یا ملاقات کی امید نہ ہو جب بھی دوسری جگہة تلاش کرے، اور بیخیال نہ کرے کہ قبر سے فیض لینا کافی ہے، دوسرے شيخ كى كيا ضرورت ہے؛ كيوں كەقبرسے نيفِ تعليم نہيں ہوسكتا؛ البته صاحبِ نسبت کواحوال کی ترقی ہوتی ہے، سویڈ خص توابھی محتاج تعلیم ہے؛ درنہ سی کوبھی بیعت کی ضرورت نه ہوتی، لا کھوں قبریں کاملین بلکہ انبیاء کی موجود ہیں، اور بلاضرورت محض ہوسنا کی سے کئی کئی جگہ بیعت کرنا بہت بُراہے،اس سے بیعت کی برکت جاتی رہتی ہے، اورشیخ کا قلب مکدر ہو جاتا ہے، اورنسبت قطع ہونے کا اندیشہ ہوتا ہے، اور مرجائي مشهور موجا تابيئ - (شريعت اورطريقت ص: ۴۹۱،۴۹)

حضرت مولا نارشیداحد گنگو ہی تحریر فرماتے ہیں:

''اگرایک شخص سے کوئی مرید ہوااور پھر معلوم ہوا کہ وہ پیر بدعتی ہے،اور
کسی وجہ سے قابل بیعت کرنے کے ہمیں ہے، تواس کی بیعت کا فتح کرنا واجب
ہے،اگر بیعت کو فتح نہ کرے گا تو گنہ گار ہوگا۔ حدیث میں آیا ہے: ''المرء مع من
أحب' سواگر بدعتی سے محبت کرے گااس کے ہی ساتھ ہوجائے گا،اور بدعتی سے محبت کرے گااس کے ہی ساتھ ہوجائے گا،اور بدعتی سے محبت کرے گااس کے ہی ساتھ ہوجائے گا،اور بدعتی سے محبت کرے گاہ ہوتا کے ہے،اور جووہ پیرقابل بیعت کے ہے؛ مگر مرید کواس سے فائدہ نہیں ہوتا

تو بھی دوسرے پیرسے مرید ہوجانا درست ہے؛ مگر پہلے پیرسے بھی اعتقادر کے،
اور جو پہلے پیرسے باوجود فائدہ ہونے کے بیعت فسنح کرے اور دوسرے سے
مرید ہوجاوے تو بھی گناہ نہیں، پیری مریدی دوستی ہے، آدمی جس سے چاہے دوستی
دین کی کر لیوے، اس میں کوئی گناہ کی بات نہیں؛ مگر ہاں اچھے بیراہلِ سنت کو
چھوڑ نا بلا وجہ اچھا نہیں، کہ ایسے مرید پر مشاک التفات نہیں کرتے؛ لہذا اس کو
فائدہ نہیں ہووے گا، ورنہ کوئی گناہ کی بات نہیں۔ یہ سب کتب تصوف میں مشاکخ
صوفیا نے لکھا ہے'۔ (تایفاتِ رشیدیے، ۲۰۳)

آپ نے لکھاہے: ''کیا نقصان ہوسکتا ہے؟''اس کا جواب یہ ہے کہ: شیخ کے تکدروایذا کا سبب ہے، اور راوسلوک میں شیخ کا تکدر بہت بڑا نقصان ہے، ایسا موذی محروم رہتا ہے۔اللهم احفظنامنه.

شیخ الحدیث حضرت مولانا محد زکریا صاحبؒ اپنے ایک گرامی نامہ بنام شاہ عین الدین احمدندویؒ میں تحریر فرماتے ہیں:

''جناب کے متعلق میرا دوسرا مشورہ یہ ہے کہ کسی سے بھی بیعت کے سلسلہ میں جلدی نہ فرمائیں، پہلے اچھی طرح سے موانست پیدافر مالیں، پھر طبیعت کا میلان ہوتوجیسی رائے ہو؛اس لیے کہ بیعت کے بعد شیخ سے انقباض یا شیخ کے دل میں انقباض ترقی سے مانع ہوا کرتا ہے''۔ (تربیت السالکین ص:۲۵۰) ایک جگہ تحریر فرماتے ہیں:

''مشائخِ سلوک کے یہاں شیخ پراعتراض اوراس سے انحراف بسااوقات نقصان کے اعتبار سے گناہ کبیرہ سے بھی بڑھ جاتا ہے، گومعصیت کے اعتبار سے گناہ کے برابر نہ ہو؛لیکن شخ سے انتفاع کے اعتبار سے وہ گناہ سے بڑھ جاتا ہے۔۔۔فقط''۔مجمدزکریا(اینا،ص:۵۷۰)

## صوفیا کے محب اہدے رہب انیت ہے یں

سوال (9): اہل اللہ حضرات اور شیوخ اپنے مریدین کو قلتِ طعام، قلتِ منام اور قلتِ تعلق مع الخلق جیسے نفس کے خلاف مجاہدات اور ریاضات کرواتے ہیں، نیز تنہائی میں ذکر جہری وخفی باللسان والقلب کرواتے ہیں۔ کیا یہ سب رہبانیت کے دائرے میں آ کرممنوع نہیں ہوسکتا؟ اگر جواب نفی میں ہے تو وجہ فرق بیان فرمائیں۔

جواب(9): آپ کے اندازِتحریر سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ نے رہبانیت کومطلقاً ممنوع سمجھ رکھا ہے، حالانکہ ایسانہیں، اس میں تفصیل ہے جیسا کہ آگے آرہا ہے۔

سورة حديد ميں ہے: ''وَرَهُ بَانِيَّةَ نَابْتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا ابْتِعَاءَ رِضُوَانِ اللهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا'' ترجمہ: اور جہاں تک رہابنت کا تعلق ہے وہ انہوں نے (یعنی عیسائیوں نے) خود ایجاد کر لی تھی، ہم نے اس کوان کے ذمہ واجب نہیں کیا تھا؛ لیکن انہوں نے اللہ کی خوشنودی حاصل کرنی چاہی، پھراس کی ویسی رعایت نہ کر سکے جیسے اس کاحق تھا۔ (آسان ترجمۂ قرآن)

# رہبانیہ کی تشریح

آیتِ بالا کی تفسیر کرتے ہوئے حضرت اقدس مفتی محمد شفیع صاحب رقم

#### طراز ہیں:

"وَرَهْبَانِيَّةَنِ الْبَتَدَعُوهَا: ربمانيت، ربمان كي طرف منسوب ب، راہب اور رہبان کے معنیٰ ہیں: ڈرنے والا ،حضرت عیسیٰ الکیا ہے بعد جب بنی اسرائیل میں فسق و فجور عام ہو گیا،خصوصاً ملوک اور رؤسانے احکام انجیل سے کھلی بغاوت شروع کردی،ان میں جو کچھ علما وصلحاتھے انہوں نے اس برغملی سے روکا تو ان کوتل کر دیا گیا، جو کچھنچ رہے انہوں نے دیکھا کہ اب منع کرنے اور مقابلہ کرنے کی طاقت نہیں،اگرہم ان لوگوں میں مِل جُل کررہے تو ہمارا دین بھی ہرباد ہوگا؛اس لیےان لوگوں نے اپنے اوپر یہ بات لازم کر لی کہاب دنیا کی سب جائز لذتیں اور آ رام بھی چھوڑ دیں، نکاح نہ کریں، کھانے پینے کے سامان جمع کرنے کی فکر نہ کریں، رہنے سہنے کے لیے مکان اور گھر کا اہتمام نہ کریں، لوگوں سے دورکسی جنگل پہاڑ میں بسر کرلیں، یا پھرخانہ بدوشوں کی طرح زندگی سیاحت میں گذار دیں؛ تا کہ دین کے احکام پرآ زادی سے پوراپوراعمل کرسکیں،ان کا پیمل چوں کہ خدا کے خوف سے تھا،اس لیے ایسے لوگوں کورا ہب یار ہبان کہا جانے لگا،ان کی طرف نسبت کر کے ان کے طریقہ کور ہبانیت سے تعبیر کرنے لگے۔

ان کا پیطریقہ چول کہ حالات سے مجبور ہوکرا پنے دین کی حفاظت کے لیے تھا،اس لیے اصالۃ کوئی مذموم چیز نہتی،البتہ ایک چیز کواللہ کے لیے اپنے او پر لازم کر لینے کے بعداس میں کوتا ہی اور خلاف ورزی بڑا گناہ ہے، جیسے نذراور منت کا حکم ہے، کہ وہ اصل سے تو کسی پرلازم وواجب نہیں ہوتی،خود کوئی شخص اپنے او پر کسی چیز کونذر کر کے حرام یا واجب کر لیتا ہے تو پھر شرعاً اس کی یا بندی واجب اور

خلاف ورزی گناہ ہوجاتی ہے، گران میں بعض لوگوں نے رہبانیت کا نام رکھ کردنیا طلبی اور عیش وعشرت کا ذریعہ بنالیا، کیوں کہ عام آدمی ایسے لوگوں کے معتقد ہوئے، تخفے تحا کف اور نذرانے آنے لگے، لوگوں کا ان کی طرف رجوع ہوا تو فواحش کی نوبت آنے گئی۔

قرآنِ کریم نے آیتِ مذکورہ میں ان کی اسی بات پرنکیر فرمائی، کہ خود ہی تو اینے اویرتر کے لذات کولازم کیا تھا جومنجانب اللّٰدان پرلازم نہ کیا گیا تھا،اور جب لازم كرلياتو پھراس كى يابندى ان كوكرنا چاہيے ھى ايكن اس كى خلاف ورزى كى۔ ان لوگوں کا پیطریقہ اصل سے مذموم نہ تھا،حضرت عبداللہ بن مسعوداً کی حدیث اس پرشاہد ہے۔ ابنِ کثیر نے بروایتِ ابنِ ابی حاتم وابنِ جریرایک طویل حدیث نقل کی ہے جس میں ہے کہ، رسول الله صلّ الله علیہ نے فرمایا کہ: بنی اسرائیل بہتر فرقوں میں تقسیم ہو گئے تھے، جن میں سے صرف تین فرقوں کو عذاب سے نجات ملی،جنہوں نے حضرت عیسلی العلیکاۃ کے بعد ظالم و جابر با دشا ہوں اور دولت وقوت والے فاسق و فاجرلوگوں کوان کے فسق و فجو رسے روکا ،ان کے مقابلہ میں حق كاكلمه بلندكيا، اوردين عيسلى العَلَيْنَا كَي طرف دعوت دى، ان ميس سے بہلے فرقہ نے قوت کے ساتھان کا مقابلہ کیا؛ مگران کے مقابلہ میں مغلوب ہو کرفتل کر دیے گئے، تو پھران کی جگہایک دوسری جماعت کھٹری ہوئی،جن کومقابلہ کی اتنی بھی قوت و طاقت نہیں تھی ؛ مگر کلمہ حق پہنچانے کے لیے اپنی جانوں کی پروا کیے بغیران کوحق کی طرف بلایا،ان سب کوبھی قتل کر دیا گیا،بعض کوآروں سے چیر دیا گیا،بعض کو زندہ آگ میں جلایا گیا، مگرانہوں نے اللہ کی رضا کے لیےان سب مصائب پرصبر

کیا، یہ بھی نجات پا گئے؛ پھر ایک تیسری جماعت ان کی جگہ کھڑی ہوئی، جن میں نہ مقابلہ کی قوت تھی نہ ان کے ساتھ رہ کرخود اپنے دین پر ممل کرنے کی صورت بنتی تھی؛ اس لیے ان لوگوں نے جنگلوں اور پہاڑوں کا راستہ لیا، اور راہب بن گئے، کہی وہ لوگ ہیں جن کا اللہ تعالی نے اس آیت میں ذکر کیا ہے۔"وَرَهُ بَانِیَةً ابْتَدَعُوهُ هَامَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ"۔

ال حدیث سے معلوم ہوا کہ بنی اسرائیل میں سے اصل رہبانیت اختیار کرنے والے جنہوں نے رہبانیت کے لوازم کی رعایت کی ،اورمصائب پرصبر کیا وہ بھی نجات یا فتہ لوگوں میں سے ہیں۔

آیتِ مذکورہ کی اس تفسیر کا حاصل بیہ ہوا کہ جس طرح کی رہانیت ابتداءً اختیار کرنے والوں نے اختیار کی تھی وہ اپنی ذات سے مذموم اور بری چیز نہ تھی ، البتہ وہ کوئی حکم شرعی بھی نہیں تھا ، ان لوگوں نے اپنی مرضی وخوشی سے اس کو اپنے او پر لازم کر لیا تھا ، برائی اور مذمت کا پہلو یہاں سے شروع ہوا کہ اس التزام کے بعد بعض لوگوں نے اس کو نبھا یا نہیں ، اور چوں کہ تعدا دایسے ہی لوگوں کی زیادہ ہوگئ شحی ، اس لیے للا کثر حکم الکل ، یعنی اکثریت کے مل کوکل کی طرف منسوب کر دینا عرف عام ہے ، اس قاعدہ کے موافق قرآن نے عام بنی اسرائیل کی طرف بیہ منسوب کیا کہ ، انہوں نے جس رہانیت کو اپنے او پر لازم کر لیا تھا اس کو نبھا یا نہیں ، اور اس کی شرائط کی رعایت نہیں کی ، اس کوفر مایا: "فَمَارَ عَوْهَا حَقَّ دِ عَایَتِهَا"۔ اور اس کی شرائط کی رعایت نہیں کی ، اس کوفر مایا: "فَمَارَ عَوْهَا حَقَّ دِ عَایَتِهَا"۔ اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ اس رہانیت کے متعلق جوقر آن نے فر مایا "ابتَدَ عُوهَا" یعنی اس کو انہوں نے ایجاد کر لیا ہے ، اس میں لفظ ابتداع جو بدعت اس میں لفظ ابتداع جو بدعت

ہے مشتق ہے، وہ اس جگہ اپنے لغوی معنی لیعنی اختر اع وا یجاد کے لیے بولا گیا ہے، شریعت کی اصطلاحی بدعت مراد نہیں ہے، جس کے بارے میں حدیث میں ارشاد ہے: ''کل بدعة ضلالة'' لیعنی ہر بدعت گمراہی ہے۔

قرآنِ كريم كنت ونظم ميں غور كريں تويہ بات بالكل واضح ہوجاتى ہے، سب سے پہلے تواس جملے پر نظر ڈالیے: "وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ رَأُفَّةً وَرَحْمَةً وَرَهُبَانِيَّةً "جس ميرض تعالى ناين نعمت كاظهار كسلسل مين فرمايا کہ، ہم نے ان کے دلوں میں رأفت، رحمت، رہبانیت پیدا کر دی، نسقِ کلام بتلا تا ہے کہ جس طرح رافت ورحمت مذموم نہیں اسی طرح ان کی اختیار کردہ رہانیت بھی ا پنی ذات ہے کوئی مذموم چیز نتھی ؛ ورنه مقام امتنان میں رافت ورحمت کے ساتھ ر ہبانیت کا ذکر کرنے کی کوئی وجہیں تھی ،اسی کیے جن حضرات نے مطلقاً رہبانیت کومذموم وممنوع قرار دیا اُن کواس جگه رهبانیت کےعطف میں غیرضروری تاویل كرنايرًى، كهاس كورافت ورحمت يرعطف نهيس مانا؛ بلكه ايك مستقل جمله يهال مخذوف قرار ديا يعني "ابْتَدَعُوا" (كما فعله القرطبي) بليكن مذكورة تفسيريراس تاویل کی کوئی ضرورت نہیں رہتی ،آ گے بھی قرآن کریم نے ان کے اس ابتداع پر کوئی نگیر اور ردنہیں فرمایا؛ بلکہ نگیر اس پر کی گئی کہ انہوں نے اس اختیار کردہ ر ہبانیت کو نبھا یا نہیں ، اس کے حقوق وشرا ئط کی رعایت نہیں گی ، یہ بھی جب ہی ہوسکتا ہے کہ ابتداع کو لغوی معنیٰ میں لیا جائے، شرعی اور اصطلاحی معنیٰ ہوتے تو قرآن خوداس پر بھی نکیر کرتا؛ کیوں کہ بدعتِ اصطلاحی خودایک گمراہی ہے۔اور حضرت عبدالله بن مسعوراً کی مذکورہ حدیث سے اور بھی بیہ بات واضح ہوگئی کہ

تر ہب اختیار کرنے والی جماعت کو نجات یافتہ جماعتوں میں شار فر مایا، اگریہ بدعتِ اصطلاحی کے مجرم ہوتے تو نجات یافتہ میں شار نہ ہوتے؛ بلکہ گمرا ہوں میں شار کیے جاتے۔

کیار ہمانیت مطلقاً مذموم و ناجائز ہے یااس میں کچھ تفصیل ہے؟ صحیح بات یہ ہے کہ لفظ رہبانیت کا عام اطلاق ترک لذات و ترک مباحات کے لیے ہوتا ہے،اس کے چند درج ہیں:

ایک بیرکسی مباح وحلال چیز کواعتقاداً یاعملاً حرام قرار دے، یتو دین کی تحریف وتغییر ہے،اس معنی کے اعتبار سے رہبانیت قطعاً حرام ہے،اور آیتِ قرآن: "يَا أَيُّهَا الَّذِينَ امْنُوا لَا تُحَرِّمُوا طَيِّبَاتِ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكُمْ" اوراس كي امثال ميس اسی کی ممانعت اور حرمت کابیان ہے، اس آیت کاعنوان "لَا تُحَرِّ مُوا" خود بیہ بتلار ہاہے کہ،اس کی ممانعت اس لیے ہے کہ بیاللہ کی حلال کی ہوئی چیز کواعتقاداً یا عملاً حرام قرار دے رہاہے، جواحکام الہیہ میں تبدیل وتحریف کے مرادف ہے۔ دوسرا درجہ بیہ ہے کہ: مباح کے کرنے کواعتقاداً یاعملاً حرام قراز ہیں دیتا؛ مگر کسی د نیوی یا دینی ضرورت کی وجہ سے اس کوچھوڑنے کی یا بندی کرتا ہے، د نیوی ضرورت جیسے کسی بیاری کے خطرہ سے کسی مباح چیز سے پر ہیز کر ہے، اور دینی ضرورت بیکہ بیمحسوس کرے کہ میں نے اس مباح کواختیار کیا توانجام کار میں کسی گناہ میں مبتلا ہو جاؤں گا، جیسے جھوٹ، غیبت وغیرہ سے بیخنے کے لیے کوئی آ دمی لوگوں سے اختلاط ہی جھوڑ دے، یاکسی نفسانی رذیلہ کے علاج کے لیے چندروز

بعض مباحات کوترک کردے، اور اس ترک کی پابندی بطور علاج ودوا کے اس وقت تک کرے جب تک بیر ذیلہ دور نہ ہوجائے، جیسے صوفیائے کرام مبتدی کو کم کھانے، کم سونے، کم اختلاط کی تا کید کرتے ہیں، کہ بیدا یک مجاہدہ ہوتا ہے نفس کو اعتدال پرلانے کا، جب نفس پرقابو ہوجا تا ہے کہ ناجائز تک پہنچنے کا خطرہ نہ دہتو و بید پر ہیز جھوڑ دیا جا تا ہے، بیدر حقیقت رہبانیت نہیں، تقوی ہے، جو مطلوب فی الدین اور اسلاف کرام صحابہ و تا بعین اور ائمہ دین سے ثابت ہے۔

تیسرا درجه بیر ہے کہ: کسی مباح کوحرام تو قرار نہیں دیتا؛ مگراس کا استعمال جس طرح سنت سے ثابت ہے اس طرح کے استعال کو بھی حجبوڑ نا، تواب اور افضل جان کراس سے پر ہیز کرتا ہے، یہایک قسم کا غلو ہے جس سےاحادیثِ کثیرہ میں رسول الله صلَّاللهُ اَلِیامِ نے منع فرمایا ہے، اور جس حدیث میں "لار هبانیة فی الاسلام" آیا ہے لینی اسلام میں رہبانیت نہیں، اس سے مراد ایسا ہی ترک مباحات ہے، کہان کے ترک کوافضل وثواب سمجھے، بنی اسرائیل میں جور ہبانیت اول شروع ہوئی وہ اگر حفاظتِ دین کی ضرورت سے تھی تو دوسری قسم یعنی تقویل میں داخل ہے؛لیکن اہلِ کتاب میں غلوفی الدین کی آفت بہت تھی، وہ اس غلومیں پہلے درجہ میں تحریم حلال تک پہنچے توحرام کے مرتکب ہوئے ،اور تیسرے درجہ تک رہتو بھی ایک مذموم فعل کے مجرم بنے '۔والله سبحانه و تعالى اعلم (معارف القرآن ۲۹/۸ تا ۳۲۹)

حضرت اقدس تھانو کؓ مٰدکورہ بالا آیتِ کریمہ سے مسائلِ سلوک کا استنباط کرتے ہوئے تحریر فرماتے ہیں : ''جس رہبانیت کو انہوں طلبِ رضائے حق کے لیے اختیار کیا تھا اس پر ان کی مذمت نہیں کی گئی؛ بلکہ اس کی رعایت نہ کرنے پر مذمت فرمائی''۔ (بیان القرآن،الحدید،الر۱۱۱)

# ہرز مانے کے مجاہدے الگ الگ ہوتے ہیں مجالس عیم الامت میں ہے:

حضرات ِصوفیائے کرام میں جومجاہدات، شب بیداری، بہت کم کھانا، بہت کم بولنا وغیرہ معروف ومشہور ہیں، نہوہ کوئی شرعی حکم ہے نہ اصل مقصود ہیں؛ بلکہ ان مجاہدات کا مقصدنفس کوالیسی ریاضت کرا نا ہےجس سے وہ بے قابونہ ہو، شرعی حدود کے دائر ہ میں رہے ؛اس لیے شیخ مصلح اور مرنی کا فرض ہے کہ ، طالب کی طاقت، فرصت اور مزاج کو دیکھ کر اس کے مطابق مجاہدات تجویز کرے، پہلے زمانے کے مشائخ نے جوشد یدمجاہدات تجویز کیے تھےوہ اس زمانے کے مناسب تھے؛ کیوں کہ طبائع میں قوت وشدت تھی ، بغیر شدید مجاہدات کے نفس کواعتدال پر قائم كرنامشكل تھا۔حضرت نے فرمایا كه: آج كل طبائع میں خودضعف ہے، قوىل عام طور ير كمزور بين، يهلي حياليس روز كے مجاہدات سے جتنااثر ہوتا تھاوہ اب طبعی ضعف کے سبب خود بخو دحاصل ہے،اس لیےاس زمانے میں تقلیلِ طعام اور تقلیلِ منام کے مجاہدات نہ کرانے جا ہمیں کہ۔ دوسری صحت مختل ہو جاتی ہے، پھرکوئی بھی کام ہیں ہوتا۔

فرمایا کہ: اطباسے معلوم ہواہے کہ پہلے زمانے کے شخوں میں ایک آ دمی

کے لیے دواؤں کی جومقدار کھی جاتی تھی وہ اب چار آدمی بھی نہیں کھا سکتے، اب تقریباً اس مقدار کا چوتھائی کھا جاتا ہے، یہی حال مجاہدات صوفیہ کا بھی ہے کہ وہ دراصل دوائیں ہیں، غذائہیں، ان کو بقد رِضر ورت مزاج وطبیعت کی مناسبت سے استعال کرانا چاہیے۔غرض یہ ہے کہ مجاہدات مقصود نہیں؛ بلکہ طریق مقصود اور ذریعہ ہیں، طریق اور مقصود میں امتیاز کرنا چاہیے۔ (مجاسِ عیم الامت ص: ١٦٨٠١٦٤)

# محب ہدے سے مقصوداعت رال ہے حضرت مفتی محرتقی صاحب عثمانی دامت برکاتہم فرماتے ہیں:

''صوفیائے کرام بعض اوقات جائز چیزوں سے ابھی اس لیے روک دیتے ہیں تا کہ نفس کومجاہدہ کا عادی بنا یا جائے۔حضرت مولا نامحمہ یعقوب صاحب نا نوتوگ سے کسی نے یو چھا کہ: حضرت! بیصوفیائے کرام بہت سی الیبی چیز ول سے بھی منع کر دیتے ہیں جن کواللہ تعالیٰ نے حلال کیا ہے، یہ کیوں حرام کر دیتے ہیں؟ مثلاً الله تعالىٰ نے کھانا حلال کیا تھا،صوفیا کہتے ہیں کہ: مت کھاؤ،سونا حلال کیا ہے،صوفیا کہتے ہیں کہ: مت سوؤ،لوگوں سے ملنے جلنے اور بات چیت کرنے کواللہ تعالیٰ نے حلال کیا ہے، صوفیا کہتے ہیں کہ: بات چیت کم کرو، اس کی کیا وجہ ہے؟ حضرت نانوتو کُنَّ نے ایک کاغذ لیا اور فر ما یا کہ: اس کاغذ کوایک طرف موڑ دو، پھر فرمایا: اس کاغذ کوسیدها کرو؛لیکن بار بارسیدها کرنے کے باوجود پیرکاغذ سیدها نہیں ہوتا، جوسلوٹ اس میں پڑگئی ہے وہ اسی طرف اس کاغذ کوموڑ رہی ہے،اس کوسیدها کرنے کا طریقہ بیہ ہے کہ اس کا غذ کو دوسری طرف الٹی سمت میں موڑ دو،

اب بیکاغذ سیدها ہوجائے گا۔ پھر فرمایا کہ: انسان کانفس بھی گناہ کی طرف مڑا ہوا ہے، جب اس کوتم اعتدال پر لانا چاہتے ہوتو بیاعتدال پر نہیں آتا؛ اس لیے اس نفس کو دوسری طرف موڑ و، اور اس نفس سے جائز اور حلال چیزیں بھی چھڑا وُ، جب اس سے جائز چیزیں جھڑا وُ گےتو بالآخر اس کے اندراعتدال پیدا ہوجائے گا، اور پھڑگناہ سے جائز چیزیں چھڑا وُ گےتو بالآخر اس کے اندراعتدال پیدا ہوجائے گا، اور پھڑگناہ سے اور اللہ تعالیٰ کی نافر مانی سے محفوظ رہے گا۔ (اصلامی جانس سے ۱۲، ۱۲) خلاصہ بید کہ قرآن شریف نے جس رہانیت کی مذمت بیان فرمائی ہے خلاصہ بید کہ قرآن شریف نے جس رہبانیت کی مذمت بیان فرمائی ہے اس کا تعلق اعتقاد یا عمل سے ہے، اور حضرات صوفیہ تقلیلِ لذات و ترک مباحات کرواتے ہیں اس کا تعلق علاج سے ہے، اس کی اجازت ہے۔

# نقلیلِ لذا<u>۔</u> کا ثبو<u>۔</u>

تقلیلِ لذات کا ثبوت موجود ہے۔ ملاحظہ تیجیے:

حضرت جابر سے روایت ہے کہ: مجھ کو حضرت عمر سلے ، اور اس میں یہ بھی ہے کہ: حضرت عمر شاخے اور اس میں یہ بھی ہے کہ: حضرت عمر شاخے فر مایا: کیا جب کسی چیز کی تم کورغبت ہوتی ہے تو تم اس کوخرید ہی لیتے ہو؟ آ دمی کے مسرف ہونے کے لیے یہ کافی ہے کہ جس چیز کو جی چاہا کرے ۔ روایت کیا اس کو مالک نے ۔ (تیمیں: ۳۹۵) کرے ، وہی کھالیا کرے ۔ روایت کیا اس کو مالک نے ۔ (تیمیں: ۳۹۵) ف: عادةً تقلیل لذات، قریب قریب کل اہل طریق تقلیل لذات کا

ایک خاص درجه میں اہتمام رکھتے ہیں، جو مدلول ہے حدیث کا ،اوریدایک شعبہ ہے مجاہدہ کا۔(الکشف ،ص:۳۸۱)

# حضرات اولىياء كى طب رفي منسوب چندمحب اہدے

تاليفات رشيرييس ب:

(سوال:)بعض حضرات ِصوفیاء و بزرگانِ دین کے احوال جو سنے جاتے ہیں والعلم عنداللہ کہ وہ اپنے نفس پر تکالینِ شاقہ ( دشوار ) میں مشقتیں اٹھاتے ہیں،مثلاً ٹاٹزنجیریں پہننا،خصی کر ڈالنا،جنگلوں میں نکل جانا ہنختی میں بڑنا،ترک نکاح،ترک لباس،ترک طیبات کم وغیره وغیره امورکوگویااینے او پرحرام کرلینا، که جوحسب شرع شريف سنن اورمستحسن يامباح ہيں اور مصائب و تنحیٰ میں پڑناممنوع؛ كيول كرآيت: "لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا" اورقول" أن الدين يسر" ك خلاف ہے؛البتہ بیر ہبانیت یہودونصاری میں تھی سواللہ تعالیٰ نے اس کی مذمت فرمائي قال الله تعالى: "وَرَهْبَانِيَةَنِابْتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ "الاية. اور ابوداود میں ہے: کہ رسول الله صالح الله علی الله علی انفسکم فيشدد الله عليكم, فإن قوما شددوا على أنفسهم فشدد الله عليهم, فتلك بقاياهم في الصوامع والديار "وَرَهْبَانِيَّةَ نِاتِتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ"جِب کہ ایسے امور بدعت اور ممنوع تھہرے، تو ان کے لیے باعث کمال تو کیا؛ بلکہ زوال ہوگا۔بعض کوسنا ہے کہ بارہ برس چاہ میں لئکے رہے اور دریا میں چھے ماہ سرما میں اور چھ ماہ گر مامیں دھوپ میں پڑے رہے،ان امور سے مجھ میں نہیں آتا ہے

کہ نماز وغیرہ حوائج دین و دنیا کس طرح ادا ہوئے ہوں گے؟ کیوں کہ بیا حوال بزرگانِ اہلِ دین کے لوگ بیان کرتے ہیں، عوام جہال صوفیوں کا کیا ذکر اور کیا پوچھنا! لہذا عرض بیہ ہے کہ اسلام کی درویتی تو محض اتباعِ سنت وا تباعِ شریعت پر موقوف ہے، خلاف اس کے ہرگز نہیں ہوسکتی، اگر چہ کیسا ہی کمال حاصل کرے مگر معتبر نہیں، پھر بیا مور تو سنت اور صحابہ کے روبیہ کے خلاف ہے چہ جائے کہ ان کو کمال مانا جائے؟ ان امور کو اولیاء کی طرف نسبت کرنا اور کمالِ معتبر جاننا چاہیے یا خلاف قرآن وحدیث جان کران کورد کرے۔

(جواب) بزرگانِ دین نے جومجاہدات کیے ہیں کوئی ایساامزہیں کیاجس سے کوئی بروئے شرع کے ان پر طعن کرسکے، کیوں کہ حق تعالی فرماتا ہے: "وَجَاهِدُوا فِي اللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ" اور مخالفت نفس وشيطان كى كرنا خود جهادِ اكبر ہے،نص سے بیر بات ثابت ہے، پس تہذیب نفس کے واسطے لذائذ ومباحات لباس وراحت وغیرہ کوانہوں نے ترک کیا تھا؛ تا کہنفس ان کا تقاضهٔ معصیت سے باز رہے،اورنفسِ امارہ ان کامطمنہ ہوجاوے۔خود فخرِ عالم سلّاتُه اللّٰہ اوقات مرغوب شے کوترک کردیا ہے، صحابہؓ نے بھی ، اور بہ مکم ''اُڈھ مُنتُہ م طَیّبَاتِکُمْ فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا" لذا كذ كونهيل كهايا، اورخود زينتِ مكان كرنے سے حضرت فاطمةٌ يررنج ظاهر كيا، تو اشارةً ثابت فرماديا كه اگر مباحات كوتهذيب نفس کے واسطے چھوڑ دیں تو درست ہے، آپ سالٹھائیکٹم کا فقراختیاری تھا؛ نہاضطراری، تو اس سےان مباحات کے ترک کرنے کی اجازت نکلتی ہے،اور بزرگوں نے ترک مباحات لذائذ كاكياب نه به كة تحريم اين نفس يركر لي هو ـ مريض اگر بسبب مرض

کے کوئی شک ترک کرے اور تمام عمر بیاری کی وجہ سے اس کو نہ کھاوے تو کچھ ملامت شرع کی نہیں، اور نہ وہ مجرم ہوتا ہے، ایسا ہی بزرگوں نے طیبات کوترک کیا ہے بوجہ معالجۂ باطنی اخلاق بدنفس کے نہ بوجہ تحریم کے، اور خصی ہونا اور دریا میں پڑار ہنا ترک صلوۃ وغیرہ یہ بزرگوں سے نہیں صادر ہوا، سی احمق نے بزرگوں پر تہمت لگائی ہے۔

ہاں! اگر جاہ میں لئکے اور دریا میں کسی وقت سزائے نفس کے واسطے گرے تو نماز ، فرائض واورا دکو بوجہ احسن ادا کر کے بیکام کیا ہوگا ؛ ورنہ تمام مشاق صلاح وتلميل صلوة وصوم كے واسطے كرتے تھے اس كو كيسے ترك كرتے! يہ غلط تہمت ہے۔اور ترک نکاح کرنا اکثر بزرگوں سے ہوا بوجہ اپنی شہوت پراعتاد کر کے، کہ معصیت سرز دنہ ہووے گی ،اور فراغِ خاطر کی وجہ سے عبادت میں اور مال حرام سے بیخے کو نفقہ حلال کا پیدا کرنے میں زوجہ کے واسطے دشواری جانتے تھے،اوراینے نفس پر گھاس حلال پر قانع ہوتے تھے،توان وجوہ سے ترک نکاح معیوب نہیں؛ بلکہ بعض اوقات واجب ہوجا تاہے کہ نکاح نہ کرے، پس پیطعن شرعاً بالكل خطافنهی وناوا قفیتِ دین کے قواعد سے ہے۔ بہر حال ان كا مجاہدہ باشارهٔ نصوص ہے اور اس مجاہدہ کے سبب ان کوقوتِ روحانی اور تہذیب اخلاق و نفس حاصل ہوتی تھی ،لہذا بیان کے حق میں عبادت تھاا ورتر کِ مباح پر کوئی گناہ و عمّا بنہیں ہوتا؛البتہ مباح کوحرام کر نابدعت ومخالفت ہے،سوان سے بیامر ہرگز سرز دنہیں ہوا، ترک ِ مباحات بطورِ معالجہ امراضِ نفس کے ہوا ہے، پس ان ا کابر کے جملہ افعال عین کمال تھے اور عین موافقتِ حکم شرع کے ہے۔

کارِیا کال راقیاس از خود مگیر گرچه ماند در نوشتن شیر و شیر

(تاليفات رشيريه ١٩٣٠)

تتبلیغ کا فائدہ متعدی اورسلوک کالازم'' کی حقیقے۔۔ سوال (۱۰): مرکز نظام الدین سے تعلق رہ کر دعوت وتبلیغ کا کام کرنا اور خانقاه سے متعلق رہ کر اپنے سلوک کو طے کر نا، یہ دونوں کام اگر عند الشرع درست قرار دیے جائے اور دونوں کو مقصو داور مطلوب سمجھا جائے ،تو بھی دعوت وتبلیغ کا کام بدایں وجہمقدم معلوم ہوتا ہے کہ، دعوت وتبلیغ کے کام میں تعدی ہے یعنی ا پنی ذات کے ساتھ دوسروں کا بھی فائدہ ہے،اورتصوف وسلوک میں لزوم ہے، یعنی اس میں صرف سالک اور مرید کا فائدہ ہے؛ لہٰذااگرامت کا بید دعوت وتبلیغ کا طبقہ خانقاہ اور خانقاہی اعمال سے بیزار ہو کرصرف اورصرف دعوت وتبلیغ میں مصروف رہے، تو کیا قباحت ہے؟ ان کوخانقاہ سے ستغنی کیوں نہیں قرار دیا جاتا؟ جواب (۱۰): آپ کا پیفرمانا: ''امت کا بیدعوت وتبلیغ کا طبقه خانقاه اور خانقاہی اعمال سے بیزار ہوکرصرف اورصرف دعوت وتبلیغ میںمصروف رہے توكيا قباحت ہے؟ ان كوخانقاه سے مستغنى كيوں نہيں قرار ديا جاتا؟'' بيطبقة تويوں ہی بیزاراورمستغنی ہے،اس کومستغنی قرار دینے کی ضرورت ہی کیا ہے؟ آپ کے استفتاء کے ہرسوال کے طرز تحریر سے استغناء کا انداز لگا یا جا سکتا ہے، مذکورہ بالا اقتباس سےمعلوم ہوتا ہے کہ آپ کے دل ود ماغ میں پیچم چکاہے کتبلیغی کام اور خانقاہی نظام میں ایبا تضاد اور منافات ہے کہ بید دونوں بھی جمع ہی نہیں ہو سکتے ،

یعنی جوتبلیغی ہے وہ کبھی صوفی نہیں ہوسکتا اور صوفی کبھی مبلغ نہیں ہوسکتا ہے، حالاں کہ فی الواقع ایسانہیں؛ بلکہ دونوں میں چولی دامن کا ساتھ ہے،جیسا کہ شروع جواب میں اکابر تبلیغ کے احوال میں گزر چکا۔

اپنے رذائل کی اصلاح کرائے بغیر مبلغ صیح معنی میں مبلغ ہوہی نہیں سکتا۔حضرت تھانو کی تحریر فرماتے ہیں:

''جب تک نسبت مع الخالق راسخ نه ہوتعلق مع الخلق بلاضرورت سراسر مضرت ہے،اور جومنفعت سو جی جاتی ہے کہادائے حق خلق ہے،اور حق خلق بھی جب ہی ادا ہوتا ہے کہ نسبت مع الخالق راسخ ہوجاوے؛ ورنہ حق خلق ادا ہوتا ہے نہ حق خالق، یہ تجربہ ہے، اور ایک کانہیں؛ بلکہ ہزاروں اہلِ بصیرت کا؛اسی لیے ہم سے اور آپ سے زیادہ اہلِ تمکین نے ایسے تعلقات کوچھوڑ دیا ہے'۔

(انفاسِ عيسى ۲/۹۷۲)

آپ کا بیفرمانا: ''دعوت و تبلیخ کا کام بدای وجدمقدم معلوم ہوتا ہے کہ دعوت و تبلیغ کے کام میں تعدی ہے لیعنی اپنی ذات کے ساتھ دوسروں کا بھی فائدہ ہے، اور تصوف وسلوک میں لزوم ہے لیعنی اس میں صرف سالک و مرید کا فائدہ ہے''بادی النظر میں مفید معلوم ہوتا ہے؛ مگر بہ نظرِ غائر دیکھا جائے تو جو مبلغ اپنی اصلاح کرائے بغیر نفع متعدی کی فکر میں دوسروں کوامر بالمعروف کرے گا، اس پر اطمینان نہیں کیا جاسکتا کہ کب فتنہ میں مبتلا ہوجائے؛ اس لیے کہ امر بالمعروف ہر کس وناکس کا کامنہیں۔

حضرت تھانویؒ فرماتے ہیں:

''نفعِ متعدی کی اجازت شخ اس وقت دیتا ہے جب سیاست و تدبیر کا ملکہ بھی مرید میں دیکھ لیتا ہے؛ کیوں کہ امر بالمعروف کے کچھ آ داب ہیں، جن کے قابل ہر ایک نہیں ہوتا، اور جن کے بغیر امر بالمعروف بجائے مفید ہونے کے موجب فتنہ وفساد ہوجا تا ہے'۔ (انفائی عیسی ا/۵۹٬۵۸)

عارف بالله حضرت مولا ناشاه وصی الله صاحب الله آبادی فرماتے ہیں:

' مضمون ۲۲: حضرت (مولا نارشیداحمد) گنگوه کی سے کسی نے دریافت
کیا کہ: حضرت قبر سے فیض ہوتا ہے؟ حضرت نے پوچھا: فیض لینے والاکون ہے؟
انہوں نے کہا کہ: مثلاً میں، فرما یا: نہیں ہوتا، ہمارے حضرت (مراد حضرت تھانوی پیس) مد ظلہ العالی نے فرما یا کہ: اگر وہ یہ کہہ دیتے کہ مثلاً آپ، تو حضرت جواب بیس) مد ظلہ العالی نے فرما یا کہ: اگر وہ یہ کہہ دیتے کہ مثلاً آپ، تو حضرت جواب دیتے: ہاں! ہوتا ہے، اسی طرح مجھ سے بھی لوگ پوچھتے ہیں کہ: تبلیغ کی جائے تو لوگوں کو فائدہ ہوگا یا نہیں؟ تو میں (یعنی حضرت مولا نا وصی الله صاحب ؓ) پوچھتا ہوں کہ: تبلیغ کرنے والاکون ہے؟ تو اگر کوئی عامی خض ہوااور کہا کہ مثلاً میں، تو کہتا ہوں کہ: ہاں! اس کی تبلیغ سے ہوں کہ فائدہ نہ ہوگا، اوراگر کسی محقق کا نام لیا تو کہتا ہوں کہ: ہاں! اس کی تبلیغ سے فائدہ ہوگا، در مجموعہ تالیفات مسلح الامت ۵/۲۷)

### عسلامتِ احسلاص

''احسن الفتاویٰ' میں حضرت مولا نامفتی رشید احمرصاحب لدھیانویؒ کا ایک رسالہ' د تبلیغ کی شرعی حیثیت و حدود'' کے نام سے ہے، اس میں''علاماتِ اخلاص'' پرکلام کرتے ہوئے رقمطراز ہیں:

''جو تحض دوسروں تک دین پہنچار ہاہو،اگراس کی طبیعت اوراصل مذاق سے ہوکہ خلوت میں اللہ تعالیٰ کی یاد کے لیے دل بے چین رہتا ہو، نہ کسی سے ملنے کو دل چاہتا ہونہ کسی سے بات کرنے کو، گویا بیرحال بنا ہوا ہو:

مجھے دوست چھوڑ دیں، سب کوئی مہر ہاں نہ پوچھے مجھے میرا رب ہے کافی، مجھے گل جہاں نہ پوچھے شب وروز میں ہوں، مجذوب اور یاداپنے رب کی مجھے کوئی ہاں نہ پوچھے، مجھے کوئی ہاں نہ پوچھے

لوگوں کو تبلیغ کرنے میں طبیعت پر بہت بوجھ پڑتا ہو؛ مگر مالک کے حکم کی تعمیل میں مجبوراً تبلیغ کرر ہا ہو، تو یہاس بات کی علامت ہے کہاس کی تبلیغ اور دینی خد مات اللہ تعالیٰ کے یہاں مقبول ہیں۔

اور اگر خلوت میں بیٹھنے سے دل گھبرا تا ہو، ہر وقت لوگوں میں تبلیغ اور بیان کرنے کا شوق چڑھار ہتا ہو، تو بیاس کی علامت ہے کہ اس کی دینی خدمات قبول نہیں؛ اس لیے کہ وہ بیر خدمات اللہ کے لیے نہیں کر رہا، اللہ کے قانون کی خلاف ورزی کرکے اپنے نفس کے لیے کررہا ہے۔

محض اس کی رضاجوئی کے لیے کرتے ہیں۔ یعنی ہم جانتے ہیں کہلوگوں میں بیٹھنا آپ پرگراں ہے، اس لیے آپ کو حکم دیا جاتا ہے کہ بلیغ کی خاطر اپنی طبیعت پر جبر کر کے لوگوں کے ساتھ بیٹھا کریں۔

دل تو ہروقت بلا واسطہ محبوب کے دیدار کے لیے بے چین ہے؛ مگراس کا حکم ہے کہ دوسروں تک میری باتیں پہنچاؤ،اس لیے محبوب کے کم کی تعمیل میں اپنی خواہش کوفنا کردیتے ہیں:

| يريد | لما | اريد | ما | فاترك | C | هجري | يريد | و | وصاله | اريد |
|------|-----|------|----|-------|---|------|------|---|-------|------|
|------|-----|------|----|-------|---|------|------|---|-------|------|

میں تو محبوب کا وصال چاہتا ہوں اور محبوب میرا فراق چاہتا ہے، پس میں اپنی خواہش پر قربان کرتا ہوں:

نہ دیکھا جائے گاخونِ تمنا اپنی آنکھوں سے گرتیرے لیے جانِ تمنا یہ بھی دیکھیں گے

(احسن الفتاوي ٩/٠ ١١١١)

حضرات اکابر کی عبارات بالا کی روشن میں آپ خود فیصلہ کر لیجے! کہ آپ جن فوائد کو متعدی اور لازم سمجھ رہے ہیں ان کی کیا حقیقت ہے! اس حقیقت کو نہ سمجھنے کی وجہ سے امت کن فوائد سے محرومی کا شکار ہو رہی ہے!فالی الله المشتکی.

تصوف کے حیار کے اسلے اور حن اصیب سوال (۱۱): تصوف اور سلوک کے جو چار سلسلے ہیں (۱) چشتیہ

(۲) نقشبند بیر ۳) قادر بیر ۴) سهرور دید؛ آن چارول سلسلول کاسلسلة الذهب نبی صلّ اللهٔ آیکم تک بالاتصال ملتا ہے یانهیں؟ یاکسی اُورجگه ملتا ہے؟ للهٰ داآن چارول سلسلول کامخرج کیا ہے؟ وضاحت فرمائیں، اور بیجھی وضاحت فرمائیں که ہر ایک سلسلوک جداگانہ کیا کیا خاصیت ہے؟ اور کیا کیا فوائد ہیں۔

جواب(۱۱):حضرت مولانا اشرف علی تھانوی نور الله مرقدہ تحریر فرماتے ہیں:

''جننے سلسلے ولایت کے ہیں سب بہ واسطہ اہلِ بیت کے آل حضرت ملسلے اللہ ہیں حضرت امام جعفر صادق صالا اللہ ہیں حضرت امام جعفر صادق اور دوسرے میں حضرت امام جعفر صادق وحضرت امام حسین وحضرت امام موسی کاظم وحضرت امام علی وحضرت امام جعفر صادق وحضرت امام موسی کاظم وحضرت امام علی ابن موسی اور محسرت امام جعفر صادق وحضرت امام حسن وحضرت حسن منتی وحضرت امام علی ابن موسی ، اور سلسلہ قادر بیمیں حضرت امام حسن وحضرت حسن منتی وحضرت امام موسی کا اور سلسلہ چشتیہ میں حضرت امام علی عبد اللہ محض اوقع ہیں ، ایس بیس سلاسل اہلِ بیت کے ہیں فہذہِ السّسلا سِلُ مِن کَشَدَةَ وَ طَیْبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَ فَرْعُهَا فِی السّسَمَاءِ ثُوّتِی أُحُلَهَا کُلَّ حِینٍ بِإِذْنِ کَشَدَةَ وَ طَیْبَةِ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِی السّسَمَاءِ ثُوّتِی أُحُلَهَا کُلَّ حِینٍ بِإِذْنِ رَبّهَا ''. (امدادالفتادی ۱۳۸/۱۳۵)

حضرت تھانو گئے سے ایک غیر مقلد نے سوال کیا کہ: صوفیہ کے خاندانوں کی چار تقسیم چشتیہ نقشبند بیہ وغیرہ خلاف سنت معلوم ہوتی ہے،اس کے جواب میں حضرت کے فرمایا: اول تو یہ تقسیم کوئی شرعی تقسیم نہیں ،محض اصطلاح ہے، اس لیے کوئی بدعت نہیں۔ دوسر سے یہ تقسیم کسی کے نز دیک بھی کوئی ضروری چیز نہیں، آپ کوکامل اختیار ہے، اپنے آپ کوان میں سے کسی طرف بھی منسوب نہ کریں۔ (مجالسِ علیم الامت ص:۳۲۷)

حضرت تھانوی نور اللہ مرقدہ کی مذکورہ بالا دونوں عبارتوں میں آپ کا مطلوبہ جواب نکل آیا:

اول یہ کہ یہ چاروں سلسلے آل حضرت صلّ ایّن مشہور تصنیف ''ضیاء القلوب' الطا کفہ حضرت حاجی امداد اللّہ مہاجر کلیؓ نے اپنی مشہور تصنیف ''ضیاء القلوب' (اردوص: ۱۲ تا ۱۳ ، فارس ص: ۱۳ تا ۱۸ ) میں چاروں سلسلے کے مشاکُخ کے اسائے گرامی تحریر فرمائے ہیں، طوالت کے خوف سے یہاں نقل نہیں کیا۔ دوم یہ کہ بیقسیم کوئی شرعی امر نہیں؛ لہذا اس کی کھوج میں پڑنا مناسب نہیں، باقی مقصود چاروں سلسلہ کا ایک ہے، وہ 'تعلق مع اللّہ' ، جیسے کسی شخص کو (۱) طب یونانی (۲) ہومیو پیتھک (۳) ایلو پیتھک (۲) ویدک میں مہارت ہوجانے پر جملہ طرقِ معالجہ میں اس کوڈ گری دے دی جائے ،اور وہ مریضوں کے ہوجانے ہوئے جوطریقۂ علاج جس کے حق میں امراض، طبائع اور موسم کی رعایت کرتے ہوئے جوطریقۂ علاج جس کے حق میں مفید سمجھے اس کوا ختیار کرے، ان طرقِ معالجہ میں اختلاف کثیرہ کے باوجود مقصود مفید سے کا ایک ہے، (یعنی حصولِ شفا)۔ (فاوی محددیہ ۲۷ ایک

استفتاء میں لکھاہے کہ: ''ہرایک سلسلہ کی جدگانہ کیا خیا صیت ہے''؟
اس کا اصل جواب عمل سے تعلق رکھتا ہے، یعنی سلسلہ میں مربوط ہوئے بغیریہ
خاصیت سمجھ میں آنامشکل ہے، تاہم قریب الفہم کرنے کے لیے شیخ المشائخ
حضرت مولا نامجہ زکریا صاحبؓ کی سوانح حیات'' آپ بیتی''سے ایک اقتباس نقل

كياجا تاب:

۱۱: البدائع ص: ۲۳ پر حضرت تھانوی نور اللہ مرقدہ نے مشائح چشتیہ اور مشائح نقشبندیہ کے درمیان میں تربیت کے فرق کی بہت تفصیل تحریر فرمائی ہے۔ وہ تحریر فرمائح کا طریق ہے ہے کہ وہ وصل کی تدبیر پہلے کرتے ہیں، پھراس کا اثر یہ ہوتا ہے کہ غیر اللہ سے تعلق قطع ہوتا جا تا ہے اور دوسر نے فصل کو مقدم کرتے ہیں، پھراس کا اثر یہ ہوتا ہے کہ جتنا غیر سے تعلق قطع ہوتا ہے اتناہی خدا تعالیٰ سے بڑھتا ہے؛ کیوں کہ دو ہی تعلق ہیں، ان میں اگر ایک بڑھے گا دوسرا گھٹے گا، اور ایک گھٹے گا، اور ایک گھٹے گا، اور ایک گھٹے گا تو دوسرا بڑھے گا، اس کی الیہ مثال ہے جیسے اطباء میں اختلاف ہے، کہ مریض کو صحت وقوت کی طرف لا ناہوتو اول صحت یعنی از الئہ مرض کی امراض کی تدبیر کرنا چا ہے یا قوت کی ، اطباع یونانی صحت یعنی از الئہ مرض کی تدبیر مقدم کرتے ہیں۔ (آپ بیت ۲/۱۳۲)

## ڪشف کي حقيقت

سوال (۱۲): اہل اللہ حضرات اور شیوخ کو بہت ہی مرتبہ کشف ہوتا ہے؛ لہذا کشف کی تعریف بیان فرمائیں، اور بیہ بھی واضح فرمائیں کہ: کیا نبی صلّ تُلْاَیّا ہِلَّہِ کو بھی کشف ہوتا تھا یانہیں؟ نیز صحابہؓ میں سے کسی کی زندگی میں کشف ہوا ہوتواس کے پچھنمونے یا کم از کم حوالے بیان فرمائیں۔

جواب (۱۲): کشف اس کو کہتے ہیں کہ جو واقعات عالم مثال میں ہورہے ہیں، اور عام نظروں سے مستور ہیں وہ کسی کی نظر کے سامنے

أجائيس-(مجالسِ حكيم الامت ص: ٢١٧)

کشف کوئی کمالِ انسانی نہیں، فاس ، فاجر، کافر؛ بلکہ حیوانات کو بھی ہوتا ہے، آیتِ کریمہ: لَقَدُ کُنْتَ فِي عَفْلَةٍ مِنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنْكَ غِطَاءَكَ فَبَصَرُكَ الْيَوْمَ حَدِيد. (ق:٢٢) ترجمہ: حقیقت یہ ہے کہ تو اس واقع (یعنی قیامت کے واقعہ) کی طرف سے ففلت میں پڑا ہواتھا، اب ہم نے تجھ سے وہ پر دہ ہٹادیا ہے جو تجھ پر پڑا ہواتھا، چنال چہ آج تیری نگاہ خوب تیز ہوگئی ہے۔

اس کی تفسیر میں حضرت تھانوئی ''مسائل السلوک''کے ذیل میں تحریر فرماتے ہیں:''اس سے کفار کے لیے بھی بلامجاہدہ کشف کا حصول معلوم ہوتا ہے، تو الیی چیزمؤمن کی مطلوب نہ ہونا چاہیے''۔(بیان القرآن ۱۱۱/۵۲)

# اہلِ باطل کو بھی کشفہ ہوتا ہے حضرت ابوسعید خدریؓ کی روایت نقل کی جاتی ہے:

عن أبي سعيدنِ الخدري عَنْ الله والله والل

ترجمه: حضرت ابوسعيد خدريٌ كهته بين كه: (ايك دن) رسول كريم صَالِينَا لِيَهِمْ ،حضرت ابو بكر صديقٌ أور حضرت عمر فاروقٌ أن سب كي ملاقات مدينه كايك راسته ميں ابن صياد سے ہوگئی، رسولِ كريم صلَّاللَّهُ البِّهِ في اس سے فرما ياكه: کیا تو گواہی دیتاہے کہ میں اللہ کا رسول ہوں؟ ابن صیاد نے جواب میں کہا کہ: کیا آب گواہی دیتے ہیں کہ میں الله کا رسول ہوں؟ رسولِ کریم صلّالله الله نے (بیس کر) فرمایا: میں اللہ پر،اس کے فرشتوں پر،اس کی کتابوں پراوراس کے رسولوں پرایمان لا یا، (اس کے بعد آپ سالٹھائیہ نے یو چھا کہ: اچھا یہ بتا) تو کیا چیز دیکھتا ہے؟اس نے کہا کہ: میں ایک تخت کو یانی پرد مکھتا ہوں،حضور صلَّاللَّهُ اللَّهِ مِنْ فَرَما یا: تو ابلیس کے تخت کوسمندر پر دیکھتا ہے، پھر فر مایا:اس کے علاوہ اُور کیادیکھتا ہے؟ ابن صیاد نے کہا کہ: دوسیوں کودیکھا ہوں (جوسیحی خبریں لایا کرتے ہیں)اورایک حبوٹے کودیکھتا ہوں (جوجبوٹی خبریں لایا کرتاہے) یا دوجبوٹوں کودیکھتا ہوں اور ایک سیچکو،اس کے بعدرسول کریم صلیتیالیتی نے (صحابہ سے مخاطب ہوکر) فرمایا: اس کے لیے صورتِ حال (یعنی کہانت) کو گڈ مڈکر دیا گیاہے،اس کو چھوڑ دو (یعنی یہ تو ٹھیک ٹھیک بات کرنے کے بھی قابل نہیں، کہ اس کا کوئی جواب دیا جائے)۔ (مظاہر ق جدید ۲/۸۵)

حدیثِ بالا کی شرح فر ماتے ہوئے حضرت تھانو کُ رقمطراز ہیں: ''حدیث مندرجہ 'بالا سے معلوم ہو تا ہے کہ، اہلِ باطل کو بھی کشف ہو تا ہے، اور یہ بھی معلوم ہو تا ہے کہ ہر کشف مقبول ومحمود نہیں، چناں چہ عرشِ ابلیس کے انکشاف کومعرض مذمت میں فر مایا گیا، پس جولوگ کشف کو ولایت کی علامت سمجھتے ہیں، یا ہر کشف پراعتاد کرتے ہیں ان پریہ حدیث دیکھ کر (اس) امر کی اصلاح واجب ہے''۔ (شریعت وطریقت ص:۵۲۱)

ایک اُ ورجگه مذکوره حدیث کے فوائد میں تحریر فرماتے ہیں:

''اس سے معلوم ہوا کہ اہلِ باطل کو کشفِ کا ئنات واشرافِ خواطر ہوسکتا ہے، پس پیجی علامت، ولایت کی نہیں، حبیباعام لوگ دھو کہ میں ہیں'۔ (النکشف ص:۳۱۳)

'''نقین میں اضافے کا سبب ہے یا حجاب راہ؟ حضرت خواجہ نظام الدین صاحب گاار شادہے کہ:

''اولیاء سے جو پچھاظہار ہوتا ہے وہ ان کی سکر ومستی کا نتیجہ ہے ؛اس لیے کہ وہ اصحابِ سکر ہیں ،سالک کے لیے کہ وہ اصحابِ سکر ہیں ،اس کے برخلاف انبیاء اصحابِ صحوبیں ،سالک کے لیے کشف وکرامات حجابِ راہ ہیں ،محبت سے استقامت پیدا ہوتی ہے''۔

(تاریخ دعوت وعزیمت ۱۳۲/۳)

مخدوم الملک شیخ شرف الدین گل منیری کے مکتوبات میں نادر تحقیقات اور بلند ولطیف علوم ومضامین کا ایساذخیرہ ہے، جوحقا کق ومعارف کی کتابوں میں کم دستیاب ہوتا ہے، اس میں سے ایک گرامی نامہ کا اقتباس نقل کیا جاتا ہے، ملاحظہ ہو:

''صدیقین پر کشف اور فراستِ صادقہ میں سے جو چیزیں ظاہر ہوتی ہیں اور ہونے والے واقعات میں سے جووا قعات ان پر منکشف ہوجاتے ہیں، ہوسکتا ہے کہ بعض لوگوں پراس طرح کی چیزیں منکشف نہ ہوں ؛لیکن اس سے ان پر کوئی اعتراض اوران کے کمالات میں کوئی نقص ثابت نہیں ہوتا،اعتراض اورنقص کی چیز جادۂ استقامت سے ہٹ جانا ہے۔صدیقین پر اس طرح کی جو چیزیں منکشف ہوتی ہیں وہ ان کے یقین کے اضافہ کا سبب ہوتی ہیں، اور اس سے ان کے مجاہدہ میں اور پختگی اوراخلاقِ حمیدہ میں اور ترقی ہوتی ہے،اگریہ حالات ایسے کسی شخص کو پیش آئیں جواحکام شریعت کا یا بندنہیں وہ اس کے بُعد کا سبب اور اس کے فریب و حماقت کا ذریعہ بن جاتے ہیں، وہ اس کے دھو کہ اور غرور میں لوگوں کومغلوب اور حقیر سمجھنے لگتا ہے، اور بھی ایسا ہوتا ہے کہ اسلام کارشتہ اس کی گردن سے باہر ہوجا تا ہے،اوروہ احکام الہی کے حدود اور حلال وحرام کامنکر بن جاتا ہے،اور سمجھنے لگتا ہے کہ عبادت کا مقصّد ذکرِ الٰہی کے سوا کی چھیں، وہ سنت کی پیروی چھوڑ دیتا ہے اور الحادوزندقه كاشكار موجاتا ہے۔ نعوذ بالله منها (تاریخ دعوت وعزیت ۲۹۲/۳ تا ۲۹۲) حضرت تھانو کئے کے ملفوظات۔ جسے حضرت مفتی محمد شفیع صاحبؓ نے جمع فرمایا ہے۔ سے چند ملفوظاتِ گرامی نقل کیے جاتے ہیں:

## غنب رمسكم ومناسق كوكشف

(۱) ارشاد فرمایا کہ: غائب چیزیں یا آئندہ ہونے والے واقعات کا کشف، نہکوئی دیدنی کمال ہے نہ اللہ تعالیٰ کے یہاں تقرب کی علامت ہے، اس کے لیے تومسلمان یا عاقل ہونا بھی شرط نہیں، غیر مسلم کوبھی کشف ہوسکتا ہے، مجنون کوبھی کشف چھے ہوسکتا ہے۔ طب یونانی کی مشہور کتاب' شرح اسباب' میں دماغی امراض کے ذیل میں لکھا ہے کہ: بہت سے یا گلوں کو کشف صحیح ہوجا تا ہے اور

کا فروں، فاسقوں کے کشف صحیح ہونے کے توسیگروں واقعات دنیا میں معروف و مشہور ہیں۔

قدرت الله نامی شخص کے کشف متبور کے واقعے قدرت الله نامی ایک صاحب تھے، جنہیں خود بخو دکشف قبور ہونے لگا تھا،اور کشف بھی اکثر صحیح ہوتا تھا؛مگروہ نمازتک کے پابندنہیں تھے۔وہ ایک قبریر گئے تو بتلایا کہ: صاحبِ قبر کھڑے ہوئے صندل کی تنبیج پڑھ رہے ہیں۔ تحقیق کرنے یران کے خاص دوست نے بتلا یا کہ: واقعی صاحبِ قبرصندل ہی کی تسبیح رکھتے تھے، جس سے ان کو خاص محبت تھی ؛ اس لیے اس دوست سے کہا تھا کہ میرے فن کے وقت یہ بیجے میری قبر میں رکھ دینا، اس کے مطابق کیا گیاہے۔ ایک مرتبہ قدرت اللہ صاحب ایک قبر کے پاس نمازیر صنے لگے، اچانک چونک اُٹھے اور کہا کہ: اس قبر میں مردہ پر عذاب ہور ہاہے، اور وجہ عذاب کی بیہ ہے کہ اس کے پاس کسی شخص کی امانت تھی ،اس نے طلب کیا تو پیم مگر گیا ،اورامانت واپس نہ دی۔قدرت اللہ صاحب کواس سے پہلے اس مردہ کا نام اور حال کچھ معلوم نہ تھا، جب تحقیق کی گئی تواس کی بیوی نے اقرار کیا کہ، واقعی بات صحیح ہے، یہ میرے شوہر تھے،انہوں نے فلاں شخص کی امانت لے کرواپس دینے سے انکار کر دیا۔ غرض یہ کہ مغیبات کا کشف ایک جسمانی باطنی قوت کے تابع ہے، وہ کا فروں، فاسقوں، دیوانوں کوبھی بھی حاصل ہوجاتی ہے، اس سے کشف ہونے لگتا ہے اور کشف بھی اکثر صحیح ہوتا ہے،ان چیزوں کوتقرب الی اللہ اور بزرگی میں

کوئی دخل نہیں۔ آج کل لوگ عجائب پسند ہو گئے ہیں، جس کوصاحبِ کشف دیکھا اس کے معتقد ہوجاتے ہیں، اور ان میں بہت سے لوگ خود گراہ ہوتے ہیں اور دوسروں کو گمراہ کرتے ہیں۔ حق وباطل اور مقبول ومر دود کا اصل معیار صرف اتباعِ شریعت وسنت ہے، جواس معیار پر پورانہ اترے وہ ولی ومقتدانہیں؛ گمراہ ہے، خواہ اس کو کتنے ہی کشف صحیح ہوتے ہول۔ (مجالسِ عیم الامت صنه ۵۰،۴۹)

## کشف کے ذریعے کم وامتحان

(۲)ارشادفرمایا که: شیخ اکبرمی الدین ابن عربی کی تحقیق اگرچه په ہے که مشائخ کاملین کے کشف والہام میں غلطی نہیں ہوتی ؛لیکن اس کے باوجودانہوں نے فر مایا ہے کہ: جوعلم کسی امتی کو کشف والہام کے طریقے سے حاصل ہوتا ہے وہ مستحكم، قابلِ اطمینان نہیں؛ بلكه مكمل اطمینان اس علم پر ہوسكتا ہے جو رسول الله صلَّاتُهُ اللَّهُ مِن عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه اللَّهُ اللَّهِ اللّ کشف کاامتحان بھیمطلوب ہوتا ہےاور نبی کی تعلیم میں ابتلا وامتحان کا امکان نہیں ، کیوں کہ نبی کی شان صرف ہادی کی ہوتی ہے، ضلالت وگمراہی اس کے راستے میں نہیں آسکتی، بخلاف کشف کے کہ اس کاتعلق تکوین امور سے ہے، اور تکوین وتقتریر میں ہدایت وضلالت دونوں ہوتے ہیں، الله تعالیٰ جل شانہ کی شان جدا ہے، ہدایت اور ضلالت دونوں ان کی قدرت ومشیت سے ہوتی ہیں ؛اسی لیے خواب میں شیطان ملعون اپنی خدائی کا دعویٰ تو کرسکتا ہے، مگر خواب میں بھی اس کو یہ کہنے کی قدرت نہیں دی گئی کہ وہ اپنے آپ کو نبی یا رسول ظاہر کریے؛ کیوں کہ

الیی صورت میں انسان دھو کہ کھا سکتا ہے، اور خدائی کے دعوے میں ایسا دھو کہ نہیں ہوسکتا، ادنی عقل والابھی اس کو باطل سمجھے گا۔ (ایساً ص:۱۴۳)

(۳) ارشاد فرمایا کہ: کشفِ کونی یعنی دنیا میں آئندہ پیدا ہونے والے واقعات کا انگشاف بھی من جانب الله غیراختیاری ہوتا ہے، اور بھی تصرف سے بھی حاصل ہوتا ہے، وہ امر اختیاری ہے اور کسی چیز ہے، بعض ریاضتوں اور اعمال سے کونیات کا کشف ہونے لگتا ہے، اور فاسق، فاجر؛ بلکہ کافر کو بھی ہوسکتا ہے۔ (ایناً ص:۲۱۲)

(۴) فرمایا که: کشف کا حاصل بیرے که وہ وا قعات جو عالم مثال میں ہور ہے ہیں اور عام نظروں سے مستور ہیں وہ کسی کی نظر کے سامنے آ جا نہیں ،ان کو د مکھے لے، اورعموماً جب مادیات اور تعلقات سے قلب فارغ ہوتو ایسا ہوجانا کچھ بعید نہیں ہوتا، اس کے لیے مقبول عند اللہ ہونا تو کیا،مسلمان ہونا بھی شرط نہیں؛ کا فر، فاسق کوبھی حاصل ہوسکتا ہے؛ بلکہ یا گل و دیوانے کوبھی ، کرامت سے اس کا کوئی واسطہ ہیں؛ کیوں کہ کرامت کے معنیٰ خداوندی اعز از کے ہیں جوان لوگوں کو حاصل نہیں؛ البتہ یہی انکشاف کسی شخص کومِن جانب اللہ بطورِ کرامت کے بھی کرادیا جاتا ہے، وہ کشف کرامت بھی ہوتا ہے، جیسے عموماً اولیاء اللہ کے کشف ہیں، اور جو کشف بطور کرامت کے ہوتا ہے اس کی خاص علامت بیرہے کہ: اس کے ساتھ نفس میں تواضع پستی اور شکستگی اور آپنا عجر محسوس ہوتا ہے،جس کشف کے ساتھ بەعلامت نەہو؛ بلكەعجب اورفخراپنےنفس مىںمحسوس ہووہ كرامت نہيں؛ بلكە استدراج ہےجس سے پناہ مانگنا چاہیے۔ (ایضاً ص:۲۱۸،۲۱۷) مذکورہ بالا ارشاداتِ گرامی سے واضح ہوگیا کہ کشف، کمال اور بزرگی کی علامت نہیں اور نہ بیا اختیاری ہے؛ لہذا حضور صلّ اللهٰ آلیہٰ اور حضراتِ صحابہ کی سیرت میں تلاش کرنا ہے معنیٰ ہے۔ نیز حضرت نبئ کریم صلّ اللهٰ آلیہٰ کو اللہ تعالیٰ نے عالم مثال اور عالم آخرت کے بہت سے واقعات سے بذریعۂ وقی باخبر فرمایا تھا؛ اس لیے وی اور کشف کے مابین تمیز کرنا اور بیہ بتلانا کہ فلال واقعہ کاعلم بذریعۂ کشف ہواتھا اور فلال کا بذریعۂ وقی مشکل معاملہ ہے۔

حضرات صحابہ گی حیات مبارکہ کشف وکرامات سے بھری پڑی ہے،
ان وا قعات کا احاطہ دشوار امر ہے۔ حضرت جی مولا نامجہ یوسف صاحب کا ندھلوگ کی مشہور تصنیف' حیاۃ الصحابہ' کا مطالعہ فر مالیں، نیز خاص اسی موضوع پر مولا نا سیداحمہ حسن سنجلی کا رسالہ' کرامات صحابہ' ہے جس پر حکیم الامت حضرت تھا نوگ کی تقریظ موجود ہے، اس کا مطالعہ کریں، اس میں حضرات صحابہ گی کرامات اور کشف کے ایک سواٹھارہ وا قعات ہیں۔

اجتماعی ذکر وقت رآن خوانی کے میں فسسر ق کیوں؟
سوال (۱۳): کسی مندوب اور مستحب عمل کواجماعی طور پر اہتمام کے
ساتھ ایسا کرنا کہ اس سے اس کا وجوب مترشح ہوتا ہو، یہ بدعت کی حد تک نہیں
پہنچتا؟ جیسا کہ اجتماعی قرآن خوانی وغیرہ وغیرہ، تواجماعی طور پر ذکر بالجبر اور مراقبہ
وغیرہ کرنا کیوں کر بدعت نہیں ہوتا؟ بظا ہر ایسا تو مشکل ہے کہ اجتماعاً قرآن خوانی
بدعتِ قبیحہ ہو، اور اجتماعاً ذکر بالجبر وغیرہ بدعتِ حسنہ بن کر درست ہو، لہذا وجبر فرق

وضاحت کے ساتھ بیان فر مائیں۔

جواب (۱۲۱): اجتماعی ذکر جهری اور مراقبه ابه م عبادت ہے، قرآن وصدیث سے اس کا ثبوت ہے۔ اللہ تعالی نے حضرت داؤد النظی کی جب وہ اللہ تعالی کا ذکر کرتے تھی، اور مجز سے کے طور پریہ خصوصیت بخشی تھی کہ جب وہ اللہ تعالی کا ذکر کرتے تھے تھی، اور اُڑھی آپ کے ساتھ ذکر اور نہیج میں نثر یک ہوتے تھے، اور اُڑتے ہوئے پرند سے بھی رُک جاتے اور وہ بھی ذکر کرنے لگتے تھے۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں: إِنَّا سَخَوْنَ اللّٰهِ جِبَالَ مَعَهُ يُسَبِّحُنَ بِالْعَشِيّ وَالْإِشْرَاقِ، وَالطَّيْرَ مَحْشُورَةً کُلُّ لَهُ سَخَوْنَ اللّٰهِ بَالُ مَعَهُ يُسَبِّحُنَ بِالْعَشِيّ وَالْإِشْرَاقِ، وَالطَّيْرَ مَحْشُورَةً کُلُّ لَهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ بَاللّٰ مَعَهُ يُسَبِّحُنَ بِالْعَشِيّ وَالْإِشْرَاقِ، وَالطَّيْرَ مَحْشُورَةً کُلُّ لَهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ

مذکورہ آیت سے استنباط کرتے ہوئے''مسائلِ سلوک''میں حضرت اقدس تھانو گی تحریر فرماتے ہیں:

"قوله تعالى: "إِنَّا سَخَرْنَا الْجِبَالَ مَعَه يُسَبِّحْنَ بِالْعَشِيّ "الخ بعد ما يحمل على التسبيح القالى كما هو ظاهر القر أن ومؤيد بكشف كثير من اهل الله تعالى يؤخد منه امر أن: الأول الاجتماع على الذكر تنشيطاً للنفس و تقوية للهمة وتعاكس بركات الجماعة من بعض على بعض، والثانى صحة ما يتخيل في بعض الاشغال من اشتغال كل ما في العالم بالذكر، وله تأثير عجيب في جمع الهمة وقطع الخطرات ". (بيان القرآن ١٠/٣، مما كل السلوك) قوله تعالى: "إِنَّا سَخَرْ نَا الْجِبَالَ مَعَه "اس كوسَيْحَ قالى برمحمول كرنى كى قوله تعالى: "إِنَّا سَخَرْ نَا الْجِبَالَ مَعَه "اس كوسَيْحَ قالى برمحمول كرنى كى قوله تعالى: "إِنَّا سَخَرْ نَا الْجِبَالَ مَعَه "اس كوسَيْحَ قالى برمحمول كرنى كى كالله قوله تعالى: "إِنَّا سَخَرْ نَا الْجِبَالَ مَعَه "اس كوسَيْحَ قالى برمحمول كرنى كى كالله قوله تعالى: "إِنَّا سَخَرْ نَا الْحِبَالَ مَعَه "اس كوسَيْحَ قالى برمحمول كرنى كى كالله عنه الله منه الله تعالى الم تعالى الم تعالى الله تعالى الله تعالى الم تعالى الله تعالى الله تعالى الم تعالى الله تعالى الم تعالى الم تعالى الله تعالى الله تعلى الله تعالى الم تعالى الله تعالى الم تعالى الم تعالى الم تعلى الم تعالى الم

صورت میں جیسا کہ قرآن کا ظاہر اور نیز مؤید بالکشف ہے۔ اس سے دوامر ماخوذ ہوتے ہیں، اول: اجتماع فی الذکر، جس سے تنشیطِ نفس اور تقویت ہمت اور برکاتِ ذکر کا باہمی تعاکس حاصل ہوتا ہے۔ اور دوسرے: بعض اشغال کی صحت جس میں تمام عالم کو ذاکر تصور کیا جاتا ہے، اور اس شغل کی جمعِ ہمت اور قطعِ خطرات میں عجیب تأثیر ہے۔ (آیاتِ قرآن ہے سائلِ سلوک کا ستنباط ہے، اور اس خطرات میں عجیب تأثیر ہے۔ (آیاتِ قرآن ہے سائلِ سلوک کا ستنباط ہے، اور اس خطرات میں عجیب تا شیر ہے۔ (آیاتِ قرآن ہے سائلِ سلوک کا ستنباط ہے، اور اس میں اس میالے ہوں ہے۔ (آیاتِ قرآن ہے سائلِ سلوک کا ستنباط ہے۔ (آیاتِ قرآن ہے سائلِ سلوک کا ستنباط ہے۔ (آیات

عن أبي هريرة عَنْ الله والله والله والله والله والله والله والما عن أبي هريرة عَنْ الله والله وا من بيوت الله تعالى يتلون كتاب الله ويتدار سونه بينهم؛ إلا نزلت عليهم السكينة، وغشيتهم الرحمة، وحفتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده. اخر جه ابو داؤد. (تیسر کلکته س:۳۸) ترجمه: حضرت ابو ہریرہ سے روایت ہے که رسول الله صلَّالةُ اللَّهِ نِي ارشا د فر ما يا كه: نهيس مجتمع ہوا كوئى مجمع كسى گھر ميں الله ك گھروں میں سے، کہ کتاب اللہ کی تلاوت کرتے ہوں اور باہم اس کو پڑھتے یڑھاتے ہوں؛ مگر نازل ہوتی ہےان پر کیفیت تسکینِ قلبی کی ،اور ڈھانی لیتی ہےان کورحمت،اور گھیر لیتے ہیں ان کوملائکہ،اور ذکر فرماتے ہیں ان کا اللہ تعالی اُن (ارواح وملائکہ) میں جو کہ اللہ کے یاس ہیں۔روایت کیااس کو ابوداؤدنے۔ ف:عادت ذکرحلقہ: بہت سے ذاکرین کے ایک جگہ جمع ہوکر ذکر کرنے سے دلچیبی ذکر میں اور تعاکسِ انوارقلوبِ میں اور نشاط اور ہمت کا بڑھنااور سستی کا د فع ہونااور مداومت میں سہولت وغیر ہ منافع حاصل ہوتے ہیں ،اس کو'' ذکر حلقہ'' کہتے ہیں، اس حدیث میں اس کی اصل مع اشارہ کے اس کی برکات کی طرف موجود ہے۔ (التكشف عن مهمات التصوف ص: ٣٢٩)

## ذ کرِجہ۔ری کا ثبو۔۔

حضرت اقدس تھانویؓ نے ذکرِ جہری پرطویل ومفصل کلام فرمایا ہے،اس کاایک اقتباس نقل کیا جاتا ہے:

''پس بعد ثبوتِ مشروعیت ِ جهرکسی طور وہیئت کے ساتھ مقید نہیں؛ بلکہ بوجہِ اطلاقِ ادلہ مطلق ہے،خواہ منفر دہو یا مجتمع،حلقہ باندھ کر ہو یا صف باندھ کر، یا کسی اُورصورت سے،کھڑے ہوکر یا بیٹھ کر؛ ہرطور سے جائز ہے'۔

عن أبي هريرة وأبي سعيد عَنْ اللهُ قَالَ : قال رسول الله وَ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَالمُواللّهُ وَاللّهُ وا

وعن أبي هريرة عَنْ الله قال:قال رسول الله وَ الله عَلَهُ يقول الله تعالى: أنا عند ظن عبدي بي، وأنا معه إذا ذكرني، فإن ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي، وإن ذكرني في ملأذكرته في ملأ خير منهم. متفق عليه.

وعن أنس عَنْكُ قال: قال رسول الله وَلَهُ وَلَهُ اللهُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَدَم عوم يَدُون الله من صلاة العصر إلى أن تغرب الشمس، أحب إليّ من أعتق أربعة .رواه ابوداؤد.

وعن أنس عَنْ الله عَالَ الله عَلَهُ الله عَلَهُ الله عَلَهُ الله عَلَهُ اللهُ عَلَهُ اللهُ عَلَهُ اللهُ عَلَهُ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَا اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْ

وقال الله تعالىٰ: الّذِينَ يَذُكُرُونَ اللّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلىٰ جُنُوبِهِمْ.الأية.

وفي تفسير الاحمدي في بحث الجهر و الاخفاء: وهذا بحث

مختلف فيه بين الانام في زماننا، ولا طائل تحته؛ اذا المقصود بكل الوصول الى الله باي طريق كان.

پس ثابت ہوا کہ ذکر جہر ہر طور سے جائز ہے، کسی کو کسی طور سے منع نہ کریں، یہی ارجے واضح ہے؛ بلکہ اگر عدم مشر وعیت کو بھی ترجیح دی جاوے تب بھی عوام کو منع نہ کریں، کہ اسی بہانے سے کچھ خیر کر گذرتے ہیں، چناں چپ خود مانعین نے اس امر کی تصریح کردی ہے:

قال في الدر المختار بعد المنع من الجهر: وهذا للخواص، و أما العوام فلا يمنعون من تكبير ولا تنفل أصلا؛ لقلة رغبتهم في الخيرات. بحر. قوله: فلا يمنعون لا تحسن المقابلة؛ الالوقال فلا يكره في حقهم، وقد يقال ماذكره لازم عدم الكراهة. وقوله: أصلا أي: لا سرا ولا جهرا في التكبير. شامى. هذاما عندي والله عليم بما عنده. (امداد الفتاوئ ٥/١٥٥١)

#### مسراقعے کا ثبوت

اسی طرح مراقبہ ذکر ہی کی ایک قسم ہے، مراقبہ بیدول کانگران ہوتا ہے، شیخ عزیز الدینؓ نے حضرت محبوب الٰہی کوخواب میں دیکھا کہ: فرماتے ہیں: عزیز الدین یہ روزے رکھا کرواور دل کے روزے رکھا کرو، شیخ عزیز الدینؓ نے حضرت چراغ دہلویؓ سے بیخواب بیان کیا تو فرمایا:'' حضرت نے اس طرح منہ ہیں مراقبہ کا حکم دیا ہے'۔ (تاریؓ مشائح چشت ا/ ۳۳۴)
دل کے مراقبہ کا حدیث شریف سے ثبوت ہے۔

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كنت رديف رسول الله ما الله عنهما قال: كنت رديف رسول الله والله ما الله تجده تجاهك. و في هذا الحديث: فإن المه الله تعمل لله تعالى بالرضاء في اليقين فافعل، فإن لم تستطع فإن في الصبر على ما تكره خيرا كثيرا. اخر جهرزين بهذا اللفظ.

ترجمہ: حضرت ابن عباس سے روایت ہے کہ ، میں رسول الله صلاح الله علی کے ساتھ ایک مرکب پر سوار تھا، آپ نے فر ما یا کہ: السر کے الله تعالی کا خیال رکھا کرواس کوا پنے سامنے پاؤ گے۔ اور اسی حدیث میں ہے کہ: اگرتم سے ہوسکے کہ الله تعالیٰ کے لیے رضا کے ساتھ جو یقین سے مقرون ہو ممل کروتو ایسا ضرور کرو، اور اگریہ نہ کرسکوتو پھرنا گوار امور پر صبر کرنے میں بھی خیر کثیر ہے۔ روایت کیا اس کورزین نے ان الفاظ سے۔ (تیسی سرکھ)

ف:عادة مراقبہ: احفظ الله كاجومطلب ہے وہى حاصل ہے مراقبہ كا، جو اہل طریق کے عادات لازمہ سے ہے۔ رہ گئ خاص ہیئت، محض اس کے راسخ ہونے کے ایس ہیئت کے منصوص ہونے ہونے کے لیے ہے؛ مقصود بالذات نہیں؛ اس لیے اس ہیئت کے منصوص ہونے کی ضرورت نہیں۔ (النکشف عن محمات التصرف ۲۳۵)

عن أبي عبد الله بن أبي بكر: أن أبا طلحة الأنصاري كان يصلي في حائط له, فطار دبسي, فطفق يترددو يلتمس مخرجا فلا يجد, فأعجب ابا طلحة ذلك, فتبعه بصره ساعة, ثم رجع إلى صلاته, فإذا هو لا يدري كم صلى؟ فقال: لقد أصابني في مالي هذا فتنة, فجاء إلى رسول الله والله والدوستة، فذكر له الذي أصابه في صلاته, فقال: يارسول الله! هو صدقة, فضعه حيث فذكر له الذي أصابه في صلاته, فقال: يارسول الله! هو صدقة, فضعه حيث

شئت. اخر جه مالك.

عبدالله بن ابی بکرسے روایت ہے کہ: حضرت ابوطلحہ انصاریؓ اپنے ایک باغ میں نماز پڑھ رہے تھے،اتنے میں ایک دہبی (ایک پرندہ یا جنگلی کبوترہے) اڑا،اوروہ چاروں طرف چھرنے لگا، نگلنے کا راستہ ڈھوندھتا تھااوررستہ نہ ملتا تھا،تو ابوطلحةً كوبيام خوش نمامعلوم ہوا ( كەميرا باغ ايبا گنجان ہے كەپرندہ كونكلنے ميں تکلیف ہوتی ہے،اورتھوڑی دیرتک ان کی نگاہیں اس کے ساتھ ساتھ رہیں؛ پھر ا پنی نماز کی طرف متوجه ہو گئے، تو دیکھتے کیا ہیں کہ بیہ یادنہیں رہا کہ کتنی نماز (رکعت) پڑھی؟ اپنے دل میں کہا کہ: میرے اس مال کے سبب تو مجھ کو بڑا فتنہ پہنچا (كەنماز مىں قلب حاضر نەر ہا)،بس رسول الله سالتا الله على الله على عاضر ہوكر ساراوا قعه بيان كيا جونماز ميں ان كو پيش آيا،اورعرض كيا كه: يارسول الله! بيه باغ في سبیل الله جهال چاہیں صرف فرمایئے ،روایت کیااس کو مالک نے۔(تیسیرص: ۴۴۴) ف:عادة مراقبهٔ قلب: صوفیهٔ کرام کے اعمال میں سے ہے کہ ہروفت قلب کی دیچھ بھال رکھتے ہیں، کہاس وقت کیا حالت ہے، جب تغیریاتے ہیں اس کی تلافی کرتے ہیں،ان صحابی کے فعل سے اور رسول الله صلَّاللهُ آلِیَاتِم کے اس کو جائز ر کھنے سے اس کی محمودیت ظاہر ہے، کیوں کہ ان کابیہ تنبہ اثر اسی مراقبہ کا ہے۔ کما لايخفي (الضأص:٣٢٢)

## غورون کری فضیا<u>۔۔</u>

حضرت ابن عباس فرماتے ہیں کہ: ایک ساعت کاغور تمام رات کی عبادت

سے افضل ہے۔حضرت ابو در داءؓ اور حضرت انسؓ سے بھی یہی نقل کیا گیا ہے۔ حضرت انس سے پیجی نقل کیا گیا کہ: ایک ساعت کاغوران چیزوں میں اُسّی (۸۰) سال کی عبادت سے افضل ہے۔ ام درداء اسے سی نے یوچھا کہ: ابودرداء اُ کی انضل ترین عبادت کیائقی؟ فرمایا بخوروفکر۔ بهروایتِ ابوہریرہؓ حضورا قدس صلَّاللَّالِیّامِ سے بھی بیقل کیا گیا ہے کہ: ایک ساعت کاغور وفکر ساٹھ (۲۰) برس کی عبادت سے افضل ہے۔لیکن ان روایتوں بیرکا مطلب نہیں کہ پھرعبادت کی ضرورت نہیں رہتی، ہرعبادت اپنی جگہ جودرجہ رکھتی ہے فرض ہو یا واجب،سنت ہو یامستحب،اس کے چھوڑنے پراُسی درجہ کی وعیدعذاب یا ملامت ہوگی ،جس درجہ کی وہ عبادت ہوگی۔ امام غزالیؓ نے لکھا ہے کہ غور وفکر کو افضل عبادت اس لیے کہا گیا کہ اس میں معنیٰ ذکر کے توموجود ہوتے ہی ہیں ، دوچیز وں کا اضافہاً ور ہوتا ہے: ایک: اللہ کی معرفت،اس لیے کہ غور وفکر معرفت کی تنجی ہے، دوسری:اللہ کی محبت، کہ فکر پریہ مرتب ہوتی ہے۔ یہی غور وفکر ہے جس کوصوفیہ' مراقبہ' سے تعبیر فر ماتے ہیں ، بہت سی روایت سے اس کی فضیلت ثابت ہوتی ہے۔ (فضائلِ اعمال جدید، ۱/۲۱،۳۲۰)

#### مسراقب بنیادی ستون ہے

علامہ ابن القیم جوزیہؓ نے مراقبہ کو اعمالِ قلوب کا بنیادی ستون قرار دیا ہے، اور کھا ہے کہ: اعمالِ قلوب اور مقاماتِ دین کا اصل سرچشمہ یہی مراقبہ ہے، اور حدیثِ احسان کو شاہد کے طور پرپیش فرمایا ہے؛ چنال چیسکینہ کو اپنی طرف متوجہ کرنے کے بیان میں تحریر فرماتے ہیں:

فإن قلت: قد ذكرت اقسامها ونتيجتها وثمرتها وعلامتها, فما اسبابهاالجالبةلها؟

قلت: سببها: استيلاء مراقبة العبد لربه جل جلاله حتى كأنه يراه، وكلما اشتدت هذه المراقبة اوجبت له من الحياء والسكينة والمحبة والخضوع والخشوع و الخوف والرجاء ما لا يحصل بدونها، فالمراقبة اساس الاعمال القلبية كلها، وعمودها الذي قيامها به. ولقد جمع النبي صلاله عمال القلبية كلها، وفروعها كلها في كلمة واحدة، وهي قوله في والمحسان: "ان تعبد الله كانك تراه"، فتأمل كل مقام من مقامات الدين، وكل عمل من اعمال القلوب، كيف تجدهذا اصله ومنبعه!. (اعلام الموقعين، الفصل الثاني، كلام الأئمة في ادوات الفتياوشروطها ا ١٠٠١)

خلاصہ بیکہ اجتماعی ذکر بالجہر ومراقبہ بدعت نہیں، جائز ہے۔ ''امدادالفتاویٰ''کی مذکورہ بالاعبارت کے حاشیہ میں ہے:

'' مگراس میں شرط میہ کہ کسی نائم یامصلی کواذیت نہ ہواور جہر مفرط نہ ہو، اور اگر کسی شیخ نے جہر مفرط بتلایا ہوتو علاوہ شرط عدم تاذی جس پر ان کے ایک شرط اس میں میں میچی ہے کہ، جہر کے اس افراط کو قربتِ مقصودہ نہ سمجھے؛ بلکہ مبنی برمصالحِ خاصہ معتبرہ معلومہ عندالمشائخ سمجھے۔ ۱۲ منہ (حاشیہ امدادالفتاوی ۱۵۴۸) اسی طرح مجالب ذکر میں حاضری کو ضروری سمجھا جائے، نہ حاضر ہونے والے پرطعن تشنیع کی جائے، یا اور کوئی غیر مشروع وجہ ہو، تو الیمی صورت میں بھی ایساذ کر ممنوع ہے۔

نعم الجهر المفرط ممنوع شرعاً, و كذا الجهر الغير المفرط اذا كان فيه ايذاء لاحدمن نائم او مصل، او حصلت فيه شبهة رياء اولوحظت فيه خصوصيات غير مشروعة او التزم كالتزام الملتزمات فكم من مباح يصير بالالتزام من غير لزوم و التخصيص من غير مخصص مكروها كماصرح به على القارى في "شرح المشكاة" و الحصكفى في "الدر المختار" وغيرهما . (سباحة الفكر في الجهر بالذكر . ص ٢٦٠)

شیخ عبدالحق محدث دہلوئ نے اپنے رسالہ میں اجماعی ذکر کے بارے میں طویل کلام کیا ہے، اس میں اجماعی ذکر کو جائز کہا ہے، اس طرح صاحب ''فقاو کی خیریہ' علامہ خیرالدین رملیؒ نے اجماعی ذکر کومؤید باحادیث قرار دیا ہے؛ لہذا اس کے جواز میں کسی بھی قسم کا شبہیں، دونوں حضرات کی عبارت پیش کی جاتی ہے: سباحۃ الفکر میں ہے:

و منهم الشيخ عبد الحق الدهلوى, حيث اور دفى رسالته المسماة "بتوصيل المريد الى المراد, ببيان احكام الاحزاب و الاوراد"كلاماً طويلا بالفارسية فى جوازه, وانااذكره معرباً, فنقول:

الجهروالاعلان بالذكروالتلاوة ، والاجتماع للذكر في المجالس و المساجد جائز و مشروع ، لحديث: "من ذكرني في ملا ذكرته في ملا خير منه "و قوله تعالى: "كَذِكْرِكُمْ ابَاءَكُمْ أَوَ أَشَدَّ ذِكْرًا "ايضاً يمكن دليلاً له ، و في صحيح البخارى: عن ابن عباس انه قال: كنا لانعرف انصراف الناس من الصلاة في عهدر سول الله الا بالذكر جهراً. (سباحة الفكر في الجهر

بالذكرص:٣٦)

و في "الفتاوى الخيرية": سئل من دمشق من الشيخ ابراهيم، فيما اعتاده السادة الصوفية من: حلق الذكر و الجهر به في المساجد من جماعة ورثوا ذلك من أبائهم و اجدادهم، و ينشدون القصائد الصوفية، و ثَم من يعترض عليهم و يقول: لا يجوز الانشاد، وكذا رفع الصوت بالذكر، فهل اعتراضه موافق للحكم الشرعي؟

فاجاب: حلق الذكر و الجهر به, وانشاد القصائد, قد جاء في الحديث مااقتضى طلبه, نحو: "وان ذكر ني في ملأذكر ته في ملأخير منه" رواه البخارى و مسلم و الترمذى و النسائى و ابن ماجه و احمد باسناد صحيح. والذكر في الملألايكون الاعن جهر, وكذا حلق الذكر وطواف الملائكة بها, وماور دفيها من الاحاديث. (ايضائص: ٢٨)

### احبتها عي فت رآن خواني

آپ نے اجماعی ذکر کا قرآن خوانی سے معارضہ پیش فرما یا ہے جودرست نہیں، رسم ورواج کی پابندی اور برادری، مروت اور دباؤ کے بغیر اور مخصوص تاریخ اور دن معین کیے بغیر اور دعوتی اہتمام اور اجماعی التزام کے بغیر قرآن خوانی کی جائے، توجائز ہے، قرآن خوانی کوجن علمانے ناجائز کہا ہے اس کی بنیاد بھی یہی ہے۔ و اما الا جتماع لتلاوۃ فھو ثابت من حدیث: ما اجتمع قوم فی بیت من بیوت الله یقرؤن القران ویتدار سونه إلا حفت بھم الملائکة. صحح النووی وغیرہ. و من ھاھنا اخذوا جواز قراءۃ الاحزاب والاور ادفی المساجد

و المجالس.وذهب مالك و اصحابه الى كراهة جميع هذه الامور لعدم عمل السلف بها, ولسد الذرائع, و قطع مواد البدعة؛ لئلا تلزم الزيادة في الدين و الخروج عن الحق المبين، وقد وقع في زماننا هذا ما خافه و اتقاه. انتهى كلامه بتعريبه . (سباحة الفكر في الجهر بالذكر ص: ٢٦, ٢٥)

#### بیعی کے اقسام

سوال (۱۴۷): بندہ کی اپنی معلومات کے مطابق بیعت کے اقسام تین بين: (1) البيعة على الجهاد (٢) البيعة على الاسلام (٣) البيعة على مواظبة المعروفات وعلى ترك المنكرات \_ كيايية حص صحيح ہے؟ يا بيعت كے أور بھى اقسام ہيں؟ بالتفصيل وں رہے بیان فرمائیں۔والسلام مع الاحترام منتفتی:العبدمجمدامین عباس کڈیوالا

Madressa Arbiyya Hidayatul Islam Baqbanpura Washim, AT&Dist. Washim Maharashtra,pin:444505

جواب (۱۴): سوال میں ذکر کردہ بیعت کی تیسری قسم میں تفصیل ہے،حضرت شاہ ولی اللہ صاحب محدث دہلوی تحریر فرماتے ہیں:

فاعلمان البيعة المتوارثة بين الصوفية على وجوه: احدها بيعة التوبة من المعاصى و الثاني: بيعة التبرك في سلسلة الصالحين بمنزلة سلسلة اسناد الحديث، فان فيها بركة ، والثالث: بيعة تأكد العزيمة على التجرد لامر الله وتركمانهي عنه ظاهراً وباطناً ، وتعليق القلب بالله تعالى وهو الاصل.

جان کیجے کہ جو بیعت حضرات ِصوفیہ میں متوارث ہے وہ کئی طرق پر ہے: پہلاطریقہ معاصی سے بیعت توبہ،اور دوسراطریقہ بیعت تبرک ہے،جس میں صالحین کے سلسلہ میں داخل ہو کر تبرک حاصل کرنامقصود ہوتا ہے جیسے احادیث کا سلسلۂ اسناد،اور تیسرا طریقہ بیعتِ تا کیرعزیمت ہے، یعنی اللہ تعالیٰ کے اوامر کو بجالانے اور نواہی سے اجتناب کا عزم مصمم خلوص کے ساتھ کرنا، ظاہراً و باطناً ہر طرح سے اور تعلیق دل کی اللہ جل شانہ سے،اور یہی تیسرا طریقہ اصل ہے۔

و اما الاولان فالوفاء بالبيعة فيهما ترك الكبائر و عدم الاصرار على الصغائر, و التمسك بالطاعات المذكورة من الواجبات و السنن الرواتب و النكث بالاخلال فيماذكرنا.

اور پہلی دونوں قسم کی طریقوں میں بیعت کا پورا کرنا عبارت ہے ترکِ کبائر سے،اور نہ اڑ جانا صغائر پر،اور طاعاتِ مذکورہ پر مضبوطی سے جے رہنااز قسم واجبات اور مؤکدہ سنتوں کے،اور عہد شکنی عبارت ہے خلل ڈالنے سے اس میں جن کوہم نے ذکر کیا، یعنی ارتکابِ کبائر اور اصرار علی الصغائر اور طاعات پر مستعد نہ ہونا بیعت شکنی ہے۔

واما الثالث فالوفاء البقاء علي هذه الهجرة و المجاهدة, حتى يكون متنوراً بنور السكينة, ويصير ذلك ديناً له وخلقاً وجبلةً, فعند ذلك قدير خص فيما اباحه الشرع من اللذات و الاشتغال ببعض ما يحتاج الى طول التعهد كالتدريس والقضاء والنكث بالاخلال في ذلك.

اورتیسرے طریقہ میں بیعت پورا کرنا عبارت ہے ترک خواہشات،

مجاہدہ اور ریاضت پر ہمیشہ ثابت قدم رہنے سے، یہاں تک کہ روش ہوجاوے اطمینان کے نور سے، اور بلا تکلف اس کی بیادت طبیعت اور جبلت میں رس نج جائے، اس مرتبہ پر پہنچ جانے کے بعد بھی اس کواجازت دی جاتی ہے اس کی جس کو شریعت نے مباح کیا ہے از قسم لذات کی ، اور مشغول ہونے کی بعضے ان کا موں میں جن میں طولِ مدت کی طرف حاجت ہوجاتی ہے، جیسے دینی علوم کا درس دینا اور فیصلہ کرنا، اور دل کے منور ہونے سے پہلے اس میں خلل اندازی بیعت شکنی ہے۔ فیصلہ کرنا، اور دل کے منور ہونے سے پہلے اس میں خلل اندازی بیعت شکنی ہے۔ (شفاء العلیل ترجمهُ قول الجمیل، دوسری فصل ص: ۱۹،۱۸) فقط

#### حنـلاصـــــُ جواــــــ

تبلیغی جماعت کے اعمال اور خانقاہ کے اُشغال میں ہم آ ہنگی کے نمونے
آپ کے استفتاء میں ذکر کردہ چودہ سوالات سے معلوم ہوتا ہے کہ، آپ
نے تبلیغی جماعت کے اعمال اور خانقاہ اور صوفیا کے اشغال کے مابین فاصلہ اور مغایرت سمجھ رکھی ہے، حالال کہ فی الواقع ایسانہیں، حضرت جی مولا نا محمد الیاس صاحبؓ نے جماعت تبلیغ کے جواصول اور ضا بطے مقرر فرمائے ہیں ان پراعتدال کے ساتھ عملی مشق سے جو بچھ حاصل ہوتا ہے وہی تصوف کا حاصل ہے۔ مثلاً تبلیغی جماعت کے چیم مرات میں پہلانمبر کلمہ طیبہ اور تیسر انمبر علم وذکر ہے۔ شیخ المشاکخ حضرت مولا نامحمد کریا صاحب گلمہ طیبہ کے متعلق فرماتے ہیں:

یہوہ پاک کلمہ ہے کہ دین کی چکی اسی کے گردگھومتی ہے،اسی وجہ سے صوفیہ اور عارفین اسی کلمے کا اہتمام فرماتے ہیں اور سارے اذکار پراس کوتر جیج دیتے بيں ۔ ( فضائلِ اعمال ، باب: فضائلِ ذکرا / ۳۸۸)

مشائخ سلوک کی لاکھوں نہیں، کروڑوں کی مقدار ہے اور پھر ہر شخ کے کم بیش سینکڑوں مرید اور تقریباً سب ہی کے یہاں کلمہ طیبہ کا ورد ہزاروں کی مقدار میں سینکڑوں مرید اور تقریباً سب ہی ہے یہاں کلمہ طیبہ کا ورد ہزاروں کی مقدار میں میں روزانہ کے معمولات میں داخل ہے۔ جامع الاصول میں کھا ہے کہ: لفظ اللہ کا ذکر ورد کے طور پر کم از کم پانچ ہزار کی مقدار ہے، اور زیادہ کے لیے کوئی حد نہیں۔ اور صوفیا کے لیے کم از کم پچیس ہزار روزانہ ، اور لا الہ الا اللہ کی مقدار کے متعلق لکھا ہے کہ: کم از کم پانچ ہزار روزانہ ہو۔ یہ مقداریں مشائخ سلوک کی تجویز کے موافق کم وبیش ہوتی رہتی ہیں۔ (نضائل ائمال ، باب نضائل ذکر السم میں)

امدا دالسلوك ميں ہے:

جان لے کہ سالک پر واجب ہے کہ دین کے اصول سے بہ خوبی واقف ہو؛ تا کہ اس کی معرفت اور عبودیت وعبادت درست ہوجائے۔(امدادالسلوکس:۱۲۰) چوتھا نمبر'' اکرام مسلم' ہے: اس کا حاصل یہ ہے کہ بندوں کے حقوق کا دھیان رکھا جائے ، اور موقعہ بہ موقعہ ان کوادا کرنے کی مشق کی جائے ، اور جس کا جو درجہ ہواتی کے موافق اس کے ساتھ برتا وکیا جائے۔

#### امدادالسلوك ميں لکھاہے:

صوفیا کے اخلاق یہ ہیں: برد باری، تواضع، خیرخواہی وشفقت، ایذاء کا برداشت کرنااور نرمی، احسان اور دوسروں کے نفع کواپنے نفس کے نفع پرتر جیج دینا، خدمت واُلفت اور بشارت وکرم اور جاہ و مال کوخیر باد کہد دینااور مروت ومردانگی، محبت وسخاوت، عفووصلح اور سخاوو فا، حیاء و تلطف ، ہنس مگھ ہونااور سکینہ وو قارود عاو ثنااورخوش خلقی، اور اپنے آپ کو چھوٹا سمجھنا اور اپنے بھائیوں کی تو قیر کرنا، مشائخ کی عظمت رکھنا، چھوٹوں پر مہر بانی کرنا، دوسروں کے احسان کو بڑا اور اپنے احسان کو کم سمجھنا۔ (امداد السلوکس: ۱۵۲)

یانچوال نمبر''اخلاصِ نیت''ہے:اس کا مطلب بیہ ہے کہ ہر کا م کومحض اللہ کو راضی کرنے کے لیے کرے۔

شیخ المشائخ حضرت مولا نامحمدز کریاصاحب سلوک کا خلاصہ بیان کرتے ہوئے رقمطراز ہیں:

"انما الاعمال بالنيات" سارے تصوف كى ابتداء ہے اور "ان تعبد الله كانك تراه" سارے تصوف كا منتہاہے، اسى كو" نسبت كتے ہيں، اسى كو " يا دداشت" كتے ہيں، اسى كو" حضورى" كہتے ہيں۔

حضوری گرهمی خوابی از وغافل مشو حافظ منی ماتلق من تهوی دع الدنیاوامهلها

(آپ بیتی حصه: ۲، یادِایام ۱/۹۷)

اسی طرح تبلیغی جماعت کے نصاب کا ایک حصہ چلہ لگانا ہے، حضراتِ صوفیا کے یہاں بھی چلہ ہے، جس نیک کام پر چالیس روز پابندی کی جائے اس پر بہت اچھے ثمرات و نتائج مرتب ہوتے ہیں، اور اس کام سے خاص قلبی لگاؤ پیدا ہوجا تا ہے، یہ بات حدیث شریف سے ثابت ہے اور بہت سے اکابر ومشائح کا تجربہ ہے۔

التكشف ميں ہے:

عن ابن عباس عَنْ قال:قال رسول الله وَلَهُ وَالْمُوسَدُهُ مِن أَخلَص لله أَرْبِعِين صِباحا ، ظهرت ينابيع الحكمة من قلبه علي لسانه . اخرجه رزين . ترجمه: حضرت ابن عباس سے روایت ہے کہ رسول الله سالی ایک بی نے فرمایا: جو خص چالیس روز تک الله کے لیے خلوص (کے ساتھ عبادت) اختیار کرے ، علم کے چشمے اس کے قلب سے (جوش زن ہوکر) اس کی زبان سے ظاہر ہوتے ہیں۔ روایت کیااس کورزین نے۔

ف:عادةِ چله: اكثر بزرگول سے چلنشینی كا اہتمام منقول ہے، به حدیث اس كی اصل ہے۔ (التکشف ص: ۴۳۳)

اسی طرح جماعت بنا کر نکلنے میں ناموافق لوگوں کے اخلاق وافعال پر صبر وخمل، رفقاء کے لیے ایثار و ہمدردی، عامہ مخلوق کے لیے خیرخواہی واحسان، برطوں کا اعزاز و احترام، جھوٹوں پر شفقت و مہر بانی، امیر کی اطاعت و فرماں برداری، ماتحوں کی گرانی وغم گساری، باہمی مشورہ کی اہمیت وعادت وغیرہ و غیرہ بیشار اخلاق و تعلیمات نبویہ کی آ ہستہ آ ہستہ شق ہوجاتی ہے، اور دین کی خاطر تمام دین کے ہمجھنے اور اس پر عمل کرنے کی توفیق ہوجاتی ہے، اور دین کی خاطر سرکھپانے ، محنت کرنے کا جذبہ سیکم ہوتا ہے۔ (فادی محددیہ ۲۲۵/۲)
مرکوپانے ، محنت کرنے کا جذبہ سیکم ہوتا ہے۔ (فادی مشائح صوفیہ بھی دیتے ہیں۔ مذکورہ صفات سے متصف ہونے کی تعلیم مشائح صوفیہ بھی دیتے ہیں۔ اب آپ خود فیصلہ فرمالیں کہ تبلیغی کام اور خانقاہی اعمال میں کیسی جامعیت واتحادیت ہے!!!۔

## تبلیغی اعمال، مثائخ چشتیہ کے اشعنال کا سنگم ہے۔ دومؤرخوں کی شہادت

ا -، بلکه اگر کہا جائے کہ حضرت جی مولانا محمد الیاس صاحبؒ نے سلوک و تصوف کے اصطلاحی الفاظ اختیار کیے بغیر عوام کی ذہنی سطح کا لحاظ کرتے ہوئے مشائخ چشتہ کے سلوک کواپنے تبلیغی طریقۂ کار میں سمودیا ہے، تو بے جانہ ہو گا۔اس کی تائید کے لیے ہندوستان کے دومؤرخ کی شہادت پیش کرتا ہوں:

جناب پر وفیسر خلیق احمد نظامی اپنی مشہور تصنیف''تاریخ مشائخ چشت' میں لکھتے ہیں:

موجوده زمانے میں حضرت مولا ناالیاس دہلوئ نے مشائخ چشت کے اس اصلاحی اصول کو خوب اچھی طرح سمجھا تھا اور اس پر عامل بھی تھے، آخری علالت کے زمانہ میں ہدایت فرمائی تھی: ''یا در کھو! کہ مسلمانوں کی برائیوں کا انسدادان کی برائیوں کا انسدادان کی برائیوں کا انسدادان کی برائیوں کی برائیوں کا انسدادان کی برائیوں کی برائیوں کا بیان کرنے سے نہیں ہوسکتا؛ بلکہ چاہیے کہ ان میں جوایک آ دھ بھی اچھائی موجود ہے اس کی تکثیر کی جائے، برائیاں خود بہخود دور ہوجائے گئی'۔ (حضرت مولا نامجہ الیاس اور ان کی دیوت، میں ۱۵۵، بحوالہ تاریخ مشائخ چشت ا / ۳۳۵) مولا نامجہ الیاس صاحب کی صحبت اور ان کی خدمت میں آ مدور فت میں گذرا تبلیغی محمولا نامول نے بہت قریب سے دیکھا، اتنا ہی نہیں؛ بلکہ جناب ابو الاعلیٰ مودود کی صاحب کی تحریک ودعوت کی وجہ سے ان کو ذہنی سے کاش تھی، اس سے انخلاء مودود کی صاحب کی تحریک ودعوت کی وجہ سے ان کو ذہنی سے کاش تھی، اس سے انخلاء

و دستبرداری میں حضرت مولا نامحد الیاس صاحبؓ کی صحبتِ بابر کت اور اخلاص پر مبنی تحریکِ جماعتِ تبلیغ ہی سببِ مؤثر ثابت ہوئی؛ چناں چپہ حضرت مولا ناعلی میاں تحریر فرماتے ہیں:

''ميراشعورجس قدر پخته اورميرا مطالعه اورتجر به جتنا وسيع ہوتا گيا،ميري ذہنی کشکش میں اضافہ ہو تا گیا، اس کا نقطۂ ارتقاء وہ تھا جب میری ہندستان کے مشہور تبلیغی تحریک کے داعی و بانی مولانا محمد الیاس صاحبؓ کی خدمت میں آمد ورفت زیاده ہوئی، میں جب ان کی زندگی ،ان کی باطنی کیفیات اوران کی ایمان و احتساب کی دعوت سے گہر ہے طور سے متأثر ہوا، تو یہ ذہنی خلیج عمیق اور وسیع ہونے گئی اور مجھے احساس ہوا کہ دعوتِ نبوت اور اس کے حامل کا مزاج اور اس کی خصوصیات کیا ہوتی ہیں؟ اور وہ ایک ایسی تحریک و دعوت سے کتنی مختلف ہوتی ہیں جس کی بنیا دخالص مطالعہ، ذہانت اور کسی فلسفہ ونظام کے ردِمِل پر ہوتی ہے؟.... میں نے ایک بارلکھنؤ سے جب مولا نا مودودی کوا پنی اس ذہنی کشکش کا حال لکھا، اوران کومولا نا محمدالیاس صاحبؓ سے میرے گہرے تأثر اورتبلیغی کام میں روز افزوں انہاک کا حال بطورخود بھی معلوم ہوا ،تو انہوں نے مجھے اس بارے میں یکسو ہونے کی اجازت؛ بلکہ مشورہ دیا۔ (پُرانے چراغ۳/۲۱۳)

استمہید کے بعدان کی عبارت ملاحظہ سیجئے:

''اور پھر آخر میں مولا نامحد الیالؓ کی تحریکِ دعوت و تبلیغ سے اس سلسلہ (سلسلۂ چشت) کے فیوض عالمگیر ہوئے۔ پروفیسر خلیق احمد نظامی نے تاریخ مشائخ چشت میں صحیح لکھاہے:''گذشتہ صدی میں کسی بزرگ نے چشتہ سلسلہ کے اصلاحی اصولوں کو اس طرح جذب نہیں کیا جس طرح مولانا محمد الیاس ؓ نے کیا تھا''۔[ص:۲۳۴](تاریخ دعوت وعزیت ۴۹/۳)

تنبیہ: خلاصے میں چند مثالوں کے ذریعتبلیغی کام اور خانقا ہی مشاغل کے ما بین صورةً ہم آ ہنگی ظاہر کرنے کی کوشش کی ہے، اس کا ہر گز ہر گزید مطلب نہیں کہ مقصودِ خانقاہ جب تبلیغی تحریک کے ذریعہ حاصل ہوجا تا ہے تو پھر مشائخ خانقاہ کی خدمت میں حاضر ہو کر اصلاح کرانے کی ضرورت نہیں، یہ نتیجہ نکالنا غلط نہی نہیں؛ بلکہ کج فہمی شار ہوگا۔

استفتاء کی تمہید میں تفصیل سے گذر چکا ہے کہ انسان کی باطنی اصلاح کسی تحریک کے ذریعہ ہوہی نہیں سکتی۔فقط والله تعالی أعلم احتر عبدالقیوم راجکو ٹی عفی عنہ

معین مفتی جامعهاسلامیهٔ تعلیم الدین، دُانجیل، گجرات، ہند

۲۰/رجب المرجب ١٥٣٥م ا

الجواب صحیح والمجیب مصیب، ولله در المجیب: العبراحم عفی عنه خانپوری الجواب صحیح: عباس واور بسم الله

## <u> سراجع</u> ومصادر

| اسمائے مصنفین                           | اسمائے كتب         | نمبرشار |  |  |
|-----------------------------------------|--------------------|---------|--|--|
| كتبتناسير                               |                    |         |  |  |
| قاضی ثناءاللہ یانی پٹی                  | تفسير مظهرى        | 1       |  |  |
| امام ابوبکر جصاص رازی ؓ                 | أحكام القرآن       | ٢       |  |  |
| شاه عبدالعزيز صاحب محدث دہلوگ           | تفسيرعز يزى        | ٣       |  |  |
| حکیم الامت حضرت مولا نااشرف علی تھانو گ | بيان القرآن        | ۴       |  |  |
| حضرت مولا نامفتي محمة شفيع صاحبٌ        | معارف القرآن       | ۵       |  |  |
| مفق محرتقى صاحب عثانى دامت بركاتهم      | توضيح القرآن       | ۲       |  |  |
| كتباحباديث                              |                    |         |  |  |
| حافظ ابوعبد الله محمد بن اساعيل بخاريٌ  | صیح بخاری<br>مناری | 4       |  |  |
| علامها بن حجر عسقلانی                   | فتح البارى         | ۸       |  |  |
| محى السنة ابوزكريا يحيل بن شرف النووي   | نو وی شرح مسلم     | 9       |  |  |
| شيخ خليل<br>شيخ خليل احمد سهارن پورگ    | بذل المجهود        | 1+      |  |  |
| حضرت مولا نامحمرز کریاصاحب کا ندهلوئ    | اوجزالمسالك        | 11      |  |  |
| شیخ ولیالدین محمه بن عبدالله تبریزی     | مشكوة شريف         | 11      |  |  |
| علامه نواب قطب الدين خان د ہلوگ ً       | مظاهر حق جديد      | 1111    |  |  |
| كتبفق                                   |                    |         |  |  |
| علامه كمال الدين المعروف بدابن جمائمٌ   | فتح القدير         | ١٣      |  |  |

| علامه ابن عابدين شاميٌ                    | مقدمه ردامحتار               | 10         |  |
|-------------------------------------------|------------------------------|------------|--|
| حضرت مولا نارشيداحمر گنگو ہئ              | تاليفات رشيديه               | 17         |  |
| حکیم الامت حضرت تھانو گ                   |                              | 14         |  |
| حضرت مفتى سعيدا حمرصاحب يالنيو رى مدخله   | حاشيهُ امدادالفتاويٰ         | ١٨         |  |
| مفتی ظفر احمد تھا نو ی ؓ                  | امدادالا حكام                | 19         |  |
| مفتی اعظم حضرت مفتی کفایت الله صاحب ً     | كفايت المفتى                 | ۲٠         |  |
| حضرت مفتى رشيدا حمد صاحب لدهيا نوئ        | احسن الفتاوى                 | ۲۱         |  |
| حضرت مفتی محمود حسن گنگو ہی ؓ             | فآوی محمود بیه               | 77         |  |
| حضرت مفتی احمد صاحب خانپوری دامت بر کاتہم | محمودا لفتاوى                | ۲۳         |  |
| مفتيان دارالعلوم حقانيه بإكستان           | فآوىل حقائيه                 | ۲۴         |  |
| حضرت مولا نامحمر يوسف صاحب لدهيا نوئ      | آپ کے مسائل اور ان کاحل      | 20         |  |
| مفتى رضاءالحق پا كستانى مدخلله            | فتاوىٰ دارالعلوم زكريا       | 77         |  |
| حضرت مفتى انيس الرحمن صاحب قاسمى مدخله    | فتاویٰ علمائے ہند            | 74         |  |
| كتب تصوف                                  |                              |            |  |
| خواجه مجمر معصوم صاحبٌ                    | مكتوبات خواجه محم معصوم      | ۲۸         |  |
| شاه و لی الله محدث د ہلوگ                 | شفاءالعليل ترجمهالقول الجميل | <b>r</b> 9 |  |
| حکیم الامت حضرت تھا <b>نو</b> گ           | مجالس حكيم الامت             | ۳.         |  |
| // //                                     | امدا دالسلوك                 | ۳۱         |  |

|                                          | التكشف عن مهمات التصوف         | ٣٢ |  |
|------------------------------------------|--------------------------------|----|--|
| // //                                    | شريعت وطريقت                   | ٣٣ |  |
| حضرت مولا ناعيسي صاحب اله آبادي ٞ        | ا نفاس عيسلي                   | ٣٨ |  |
| حضرت مولا ناوصی الله صاحب اله آبادی ؓ    | تاليفات مصلح الامت             | ۳۵ |  |
| مولا نامنظور نعمانی م                    | ملفوظات حضرت مولا ناالياس صاحب | ٣٧ |  |
| شيخ الحديث حضرت مولا نامحمه زكرياصاحبٌ   | تربيت السالكين                 | ٣٧ |  |
| مولا ناعبيدالله صاحب بليادي ً            | مواعظ عبيدييه                  | ٣٨ |  |
| نقيه الامت حضرت مفتى محمود حسن گنگو ہی ؓ | ملفوظات فقنيه الامت            | ٣٩ |  |
| حضرت مفتى محمرتقى صاحب عثانى مدخله       | اصلاحی مجالس                   | ۴٠ |  |
| كتب عقت أند                              |                                |    |  |
| ملامه سعدالدين تفتازاني                  | شرح عقائد                      | ١٦ |  |
| كتب تاريخ                                |                                |    |  |
| حضرت مولا ناعاشق الهي بلندشهريٌ          | تذكرة الرشيد                   | ۲۲ |  |
| // //                                    | تذ کرة ا <sup>کخل</sup> یل     | ٣٣ |  |
| حضرت مولا نامحمد زكرياصاحب كاندهلوئ      | آپ بيتي                        | 44 |  |
| حضرت مولا ناابوالحس على مياں ندويؒ       | حضرت مولا نا محمدالیاس صاحب ؓ  | 40 |  |
|                                          | اوران کی دینی دعوت             |    |  |
| // //                                    | تاریخ دعوت وعزیمت              | ۲٦ |  |

| 11 11                                       | پُرانے چراغ                             | ۲۷ |  |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------|----|--|
| مولا نامجمرا دریس صاحب کا ندهلوی ؓ          | سيرت مصطفيٰ                             | ٧٠ |  |
| پروفیسرخلیق احمه نظامی                      | تاريخ مشائخ چشت                         | ۴٩ |  |
| مولا نامحمد ثانی صاحبٌ                      | سوانح حضرت مولا نامحد بوسف صاحب         | ۵٠ |  |
| مولا نامحمه شاہد صاحب سہارن پوری مدخللہ     | سوانح حضرت جی مولانا انعام              | ۵۱ |  |
|                                             | الحسن صاحب كاند صلوى ً                  |    |  |
| كتب متف روت ا                               |                                         |    |  |
| حضرت مولا ناعبدالحي لكھنوڭ                  | سباحة الفكرفى الجبمر بالذكر             | ۵۲ |  |
| حكيم الامت حضرت تهانوي گ                    | حقوق العلم                              | ۵۳ |  |
| شيخالحديث حضرت مولا نامحمدز كرياصاحبٌ       | فضائل اعمال                             | ۵۳ |  |
| حضرت مولا نامحمد زكرياصا حب كاندهلوئ        | الاعتدال في مراتب الرجال                | ۵۵ |  |
| ما ہنامہ حسن تدبیر لا ہور کی خصوصی اشاعت    | شخ الحديث نمبر                          | ۲۵ |  |
| خصوصی اشاعت به یادحضرت مفتی محمد شفیع صاحب  | ً ما ہنامہ البلاغ <u>وو سل</u> اھ کراچی | ۵۷ |  |
|                                             | ماهنامهالبلاغ صفر ۱۳۳۲ و حکراچی         | ۵۸ |  |
| حضرت مولا ناعاشق الهي بلندشهري مهاجر مد فيُ | چ نبر                                   | ۵٩ |  |